
Plantilla premaquetado  

Nº 13, 2025. Página | 218 

    http://dx.doi.org/10.25267/Rev_estud_socioeducativos.2025.i13.14 

 

  

 

 

Las creadoras de hoy como referentes para el mundo de mañana1 

Today's creative women as references for the world of tomorrow 

 

Carmen Heredia-Martínez 

Universidad de Cádiz 

carmen.heredia@uca.es 

 

 

Resumen  

Este artículo examina cómo las artes plásticas y visuales contribuyen a la reconfiguración de 

la historia del arte gracias a la visibilización de las identidades femeninas como creadoras. 

Se integran el análisis visual, la perspectiva de género y la revisión histórica. Fundamentado 

en teorías como male gaze ‘la mirada masculina’ de Laura Mulvey y la interseccionalidad 

de Kimberlé Crenshaw, el trabajo propone una aproximación crítica a los conceptos dentro 

del arte contemporáneo. 

El objetivo principal es evidenciar cómo las mujeres artistas han deconstruido estereotipos 

de género explorando su autonomía creativa. A través de una metodología interdisciplinaria, 

se analizan casos de autoras cuyas obras reivindican nuevas formas de subjetividad femenina. 

Los resultados evidencian que las mujeres artistas contemporáneas han transformado el arte 

visual en una sólida arma de resistencia patriarcal, promoviendo representaciones inclusivas 

y complejas.  

El trabajo concluye que la inclusión de mujeres creadoras en la historiografía artística y las 

perspectivas interseccionales en los estudios de arte promueven el desarrollo de sociedades 

más equitativas y sostenibles que muestren la riqueza de todas las identidades humanas. 

Palabras clave: Mujeres artistas; arte contemporáneo; artes plásticas y visuales; 

interseccionalidad; educación. 

                                                           
1 Recibido: 27/01/2025 Evaluado: 29/01/2025 Aceptado: 12/02/2025  

 

Sección: Miscelánea 

Hacia un Desarrollo Equitativo y Sostenible. Perspectivas Europa y América 

 
 



 

Nº 13, 2025. Página | 219 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

Abstract 

This article examines how the plastic and visual arts contribute to the reconfiguration of art 

history by highlighting female identities as creators. It integrates visual analysis, gender 

perspectives, and historical revision. Grounded in theories such as the male gaze by Laura 

Mulvey and Kimberlé Crenshaw's intersectionality, the study proposes a critical approach to 

contemporary art concepts. 

The primary objective is to demonstrate how women artists have deconstructed gender 

stereotypes by exploring their creative autonomy. Through an interdisciplinary methodology, 

the study analyzes cases of female authors whose works advocate for new forms of female 

subjectivity. 

The findings reveal that contemporary women artists have transformed visual art into a 

powerful tool of resistance against patriarchy, fostering inclusive and complex 

representations. 

The study concludes that the inclusion of female creators in art historiography and the 

incorporation of intersectional perspectives in art studies promote the development of more 

equitable and sustainable societies that showcase the richness of all human identities. 

Keywords: Women artists; contemporary art; plastic and Visual arts; intersectionality; 

education.  

 

 

Introducción 

Este artículo tiene como objetivo evidenciar la manera en que las mujeres artistas pueden 

contribuir a la reconfiguración de las identidades desde la autonomía creativa, proponiendo 

una visión que combina el análisis visual, los estudios de género y una revisión histórica para 

reivindicar la legitimidad del arte contemporáneo como una nueva forma de resistencia 

contra el patriarcado. 

A lo largo de la historia, las mujeres han sido representadas en las artes plásticas de acuerdo 

con los valores y cánones estéticos impuestos por sociedades patriarcales. Desde las primeras 

manifestaciones artísticas hasta las vanguardias contemporáneas, las representaciones 

femeninas han sido configuradas por una mirada masculina que las relega a un papel pasivo 

y cosificado que colabora a reproducir la mirada patriarcal dentro de la propia construcción 

icónica e identitaria de las mujeres.  

La construcción de la identidad femenina ha sido un tema central en los estudios culturales y 

feministas, aunque tradicionalmente ha quedado fuera de la historia del arte incluyendo la 

inclusión de sus obras en los espacios expositivos. Estudios como el recogido en The 



 

Nº 13, 2025. Página | 220 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

Reckoning. Women Artists of the New Millennium (Heartney et al., 2013) sobre la evolución 

en la esfera artística occidental desde los 60 ponen de manifiesto la escasa presencia de las 

mujeres en comparación con los hombres en los círculos de difusión y comercio de obras 

artísticas o la escasez de la presencia de las lecturas de género en los ámbitos expositivos 

(Barcenilla, 2014).  

Centrándonos en el contexto español Carceller & Cabello nos inician con Mirando hacía 

dentro. La situación de la obra de las mujeres en el panorama artístico actual (1998) que 

fue uno de los primeros trabajos que se ocupaba por la posición de las mujeres en el arte. El 

estudio abordó asuntos tales como: las temáticas objeto del arte, las diferencias, métodos y 

herramientas. Además, Carceller y Cabello se preocuparon por la precaria situación de las 

mujeres en el ámbito artístico en comparación con los hombres artistas (1998, p. 244) 

anticipándose al contenido de otros trabajos de investigación más recientes (Pérez et al., 

2021).  

Otros informes pretendían realizar un diagnóstico tanto cualitativo (Aramburu et al., 2012); 

(López, 2014) mientras que por su parte Ballesteros (2016), puso el énfasis en la “ausencia 

de mujeres en los espacios de decisión” (2016, p. 595) para poder promover verdaderos 

cambios culturales en el reconocimiento de la autoría artística.   

La asociación de Mujeres en las Artes Visuales MAV hace un análisis (2023) sobre la 

presencia de mujeres en las exposiciones temporales de 93 centros y museos de arte 

españoles. El estudio concluye con que solamente el 43% de los centros objeto de estudio 

han contado con una programación paritaria en el periodo recogido.  

Todo ello ha tenido su reflejo social en varias cuestiones incluyendo la precariedad laboral 

de las mujeres artistas en España (Pérez & López, 2019) que además suelen tener más cargas 

familiares que los hombres del mismo sector económico. 

A pesar de la omisión de las identidades de las mujeres creadoras en la construcción de la 

historiografía artística, artistas como Frida Kahlo (1907-1954) y Louise Bourgeois (1911-

2010) abrieron el camino hacia una mayor visibilidad de las mujeres en las artes visuales. 

Ambas artistas introdujeron temáticas fundamentales como el dolor, la identidad y el poder 

del cuerpo femenino además de ofrecer otras posibilidades de representación de la figura de 

la mujer distinta a las representaciones tradicionales de la cultura patriarcal. 

Desde una perspectiva histórica, autoras como Laura Mulvey (1941) han investigado cómo 

las representaciones visuales perpetúan y refuerzan estereotipos patriarcales con el propósito 

de generar placer visual en el espectador. 

En este contexto, las artes plásticas y visuales han jugado un papel decisivo en la construcción 

de un imaginario que refuerza este posicionamiento subalterno de las mujeres que 

identificadas con el pecado solamente podrían alcanzar el papel de musas. En la 

representación de sus cuerpos eran cosificadas como meros objetos de deseo, mientras que 

su capacidad creativa era negada. Por su parte, la historiadora Linda Nochlin (1931-2017) 

abordó esta problemática al cuestionar la falta de mujeres en la historia del arte y la exclusión 

sistemática de su obra en su emblemático ensayo Why Have There Been. No Great Women 

Artists? (1971). 



 

Nº 13, 2025. Página | 221 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

Con la llegada del siglo XXI se presenta un panorama diferente. Muchos artistas 

contemporáneos ya han optado por desmantelar las narrativas tradicionales, como es el caso 

de la artista plástica, Lita Cabellut (1961). A través de su obra no sólo desafía los cánones 

tradicionales de belleza femenina, sino que explora nuevos territorios de la identidad, 

alejándose de la mirada patriarcal y proponiendo una lectura limpia sobre las identidades 

culturales. 

Nos parece fundamental reconocer la importancia de estas nuevas formas de representación 

en el arte como un espejo de las identidades que deseamos construir en nuestras sociedades, 

especialmente para las nuevas generaciones. Este artículo se desenvuelve en torno a la 

necesidad de crear un entorno académico y social que evidencie el valor de la diversidad 

cultural como promotor de un entorno sostenible e inclusivo. 

Metodología 

A lo largo de este artículo, abordaremos temáticas como el feminismo y la importancia de la 

incorporación de la teoría interseccional. Con ello pretendemos visibilizar las múltiples 

formas de opresión y resistencia que caracterizan la experiencia femenina en el que el género 

interactúa con otras categorías sociales como la raza, la clase y la etnicidad para transformar 

las categorías artísticas y poner en tela de juicio las dinámicas de poder (Davis, 2008). 

Partimos de la premisa de que la mirada del hombre, desde su esfera de poder, ha sido la que 

ha construido la identidad femenina a lo largo de la historia del arte para desarrollar la idea 

de que en la actualidad las mujeres pueden y deben tener la última palabra en su propio 

itinerario identitario. 

El enfoque metodológico considera estudios de casos de mujeres artistas que han contribuido 

a la deconstrucción de los estereotipos de género, raza o clase desde su producción artística. 

Se han analizado obras de diferentes mujeres artistas, quienes, desde su propia marginación, 

han logrado proponer otra mirada. 

Cánones y los códigos artísticos como acto de resistencia 

El análisis visual en este estudio se enmarca en una perspectiva crítica que se apoya en las 

teorías feministas y los estudios de género. Este enfoque permite examinar cómo las 

representaciones de las mujeres en las artes visuales han sido históricamente moldeadas por 

las normas patriarcales y los cánones estéticos dominantes.  

Hoy en día, el arte contemporáneo los conceptos de belleza y fealdad se entrelazan para crear 

escenarios de debate y reflexión, permitiendo que el espectador participe activamente en la 

creación de significados. Así, el concepto de belleza desafía las normas estéticas aprendidas 

a la par que abre un espacio para la crítica social, política y cultural en las representaciones 

visuales actuales. 

La construcción estética de la belleza femenina ha estado históricamente determinada por 

cánones patriarcales que la vinculan con la simetría, la proporción y la armonía, mientras que 

la fealdad se veía como una desviación de estos estándares considerada incorrecta. Estos 



 

Nº 13, 2025. Página | 222 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

cánones reflejaban los valores políticos, religiosos y sociales de cada época, consolidando 

una visión dicotómica en los valores asociados a lo bello y a lo feo que simbolizaba el caos 

y lo desviado.   

En el siglo XX, movimientos como el surrealismo, el expresionismo y el dadaísmo rompieron 

con estas normas tradicionales, introduciendo lo grotesco y lo caótico como herramientas 

artísticas legítimas. Estos discursos fueron aprovechados en las representaciones de lo 

femenino han evolucionado hacia formas más inclusivas y complejas, que desafiaban las 

definiciones patriarcales tradicionales de género para utilizar la experiencia artística como 

un arma de poder incluso en el panorama político y social. 

El interés por el tema identitario de género tomaría un papel central en la fotógrafa francesa 

Lucy Renée Mathilde Schwob (1894-1954) que solía utilizar el seudónimo de Claude Cahun, 

adoptando para el nuevo apellido la derivación judía del apellido Cohen. Solía trabajar con 

su pareja y hermanastra Suzanne Malherbe que se hacía llamar Marcel Moore. Una vez 

afincadas en Jersey, durante la ocupación de los nazis hacía 1940, la pareja utilizó su 

producción artística como parte una resistencia bajo los principios estéticos del surrealismo 

creando un boicot propagandístico antinazi (Colorado, 2017).  

En el caso de Cahun y Moore, el transcurso de la historia y la política sustentan los pilares 

de la práctica artística. Las mujeres comenzaron a crear piezas de propaganda en papel, con 

textos firmados por un supuesto soldado anónimo, que hicieron pasar por información del 

operativo nazi de manera que los panfletos escritos en alemán por Moore (Shaw, 2017) 

fueron distribuidos por los propios soldados alemanes. 

La experiencia de Cahun y Moore de haber podido trabajar a partir de identidades personales 

que no seguían el canon establecido y haberlas mostrado al mundo sin tapujos pudo ser un 

acto de resistencia y una forma de vida.  

Cahun fue una de esas artistas “que exploró la idea de crear una identidad en oposición a un 

papel de género fijo mucho antes de las teorías posmodernas de una feminidad en mutación.” 

(Bright, 2010, p. 16) y que en sus representaciones y autorretratos en los que hacía evidente 

la presencia del género fluido utilizando poses andróginas (Bower, 2013; Chadwick, 2012) 

rompiendo con las representaciones de corte binario (Jones, 1994) y patriarcal para exponer 

los artificios que sustentan las miradas desde las identidades de lo masculino y lo femenino. 

Por su parte, la artista performativa estadounidense Cynthia Morris Sherman (1954), 

conocida popularmente por Cindy Sherman, utiliza la técnica del autorretrato como sistema 

vehicular de la temática de las series de sus imágenes. La artista realiza una crítica desde la 

fotografía para el mundo de la cultura y el cine (Respini & Sherman, 2012); criticando los 

estereotipos mediáticos desde un profundo conocimiento de los fundamentos artísticos.  

Durante su carrera artística, Sherman utiliza elementos de la historia del arte para parodiar 

imágenes idealizadas de la feminidad (Chadwick, 2012) poniendo en evidencia los límites de 

las propuestas estéticas basadas construidas en torno a la búsqueda de la belleza en la 

representación de la mujer. En lugar de perpetuar un ideal estético, utiliza su propia imagen 

para cuestionar las normas culturales, revelando la artificialidad de los estereotipos 

femeninos. 



 

Nº 13, 2025. Página | 223 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

Sherman continúan desafiando los estereotipos de género con obras como Untitled Film Still 

(1978). En la serie de fotografías que recogen la estética de las escenas de Hollywood de los 

años 50 y 60, la artista se representa en diferentes identidades que parodian los clichés 

femeninos del cine y los medios de comunicación (Cindy Sherman. Untitled Film Still #21. 

1978 | MoMA, s. f.), deconstruyendo los roles que se imponen a las mujeres y subvirtiendo 

las expectativas del espectador.  

Sobre male gaze o la mirada masculina  

El concepto de la male gaze o ‘mirada masculina’ fue desarrollado por la historiadora Mulvey 

en su influyente ensayo Visual Pleasure and Narrative Cinema (1975) para describir el 

modus operandi de la narrativa en el cine clásico al asemejarse el objetivo de la cámara con 

un personaje masculino y la extrema fetichización de lo femenino. El trabajo de Mulvey 

destaca la importancia de las narrativas creadas desde un punto de vista masculino como una 

de las claves en la perpetuación de estereotipos sobre la mujer, ubicándola en una posición 

de objeto de deseo visual denostando su posible identidad como sujeto creativo 

Durante el discurso de la obra, Mulvey se introduce la perspectiva feminista en los estudios 

de cinematografía y psicoanálisis al cuestionar como se reproducen los valores patriarcales 

en el cine de Hollywood en primera instancia desde el mismo momento de grabación de la 

película hasta que se reproduce en escena. En este punto es el espectador quien debe 

reaccionar ante las imágenes que se secuencian poniendo en entredicho el discurso de belleza 

que se había estado elaborando durante siglos. 

Acercamiento desde el arte a la teoría de Kimberlé Crenshaw 

A todo ello, debemos sumar, la teoría interseccional (1989), desarrollada por Kimberlé 

Crenshaw (1959) que añade una capa adicional de complejidad al análisis, al considerar cómo 

las diferencias entre las identidades múltiples interactúan con el resto de las categorías 

identitarias como género, clase social, raza, y la orientación sexual, en la construcción de un 

conjunto de identidades que lo componen.  

Según Gandarias, este precepto permite estudiar las relaciones entre las distintas categorías 

y diferencias personales identitarias como la identidad sexual, la etnicidad, la raza tanto como 

otros conceptos como la clase social o la diversidad funcional “están imbricados de manera 

compleja en los procesos de dominación” (2017, p. 74), pero durante el desarrollo de la vida 

el tema es más complejo aún.  Lázaro & Jubany ponen de manifiesto que ciertas prácticas 

coloniales y las “percepciones son difíciles de erradicar porque se han naturalizado” (2017, 

pp. 203-204).  

Ante el hecho de que todavía las niñas negras siguen quedando invisibilizadas “But if women 

and girls of color continue to be left in the shadows, something vital to the understanding of 

intersectionality has been lost” (Reach Everyone on the Planet..., 2019, p. 17), Crenshaw 

sigue cuestionando la definición, la pertinencia, adecuación y efectividad de los elementos 

categóricos que son relevantes para la puesta en práctica de la teoría interseccional. 



 

Nº 13, 2025. Página | 224 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

En este sentido si aplicamos la teoría de Crenshaw al contexto vital de niñas o mujeres gitanas 

podemos dilucidar que se trata de procesos interseccionales en dónde los discursos de raza y 

género se cruzan para dar lugar a distintas identidades colectivas desde un nexo de 

intersección análogo. 

En el arte contemporáneo romaní se hacen particularmente interesantes las aportaciones de 

la artista Lita Cabellut que destaca por utilizar el concepto de interseccionalidad en una 

posición particularmente relevante en el transcurso de su historia creativa. Cabellut continúa 

subvirtiendo estas narrativas tradicionales explorando la multiplicidad de experiencias de 

mujeres de diferentes orígenes étnicos, incluyendo la temática romaní y el flamenco, como 

eje vertebrador del discurso artístico. La artista cuestiona los cánones convencionales 

integrando temas como la etnicidad, la prostitución o la evidenciación de las desigualdades 

Con la representación de It Was a Long Way (Cabellut, 2020) la autora nos muestra un lienzo 

en el que predominan los tonos grises para enfatizar la historia de la persona protagonista. 

En el cuadro aparece la imagen de una mujer joven sentada frente al espectador utilizando 

un americano. En este caso, la estética de la mujer ha sido construida a través de rasgos 

asiáticos y elementos orientalizantes como el peinado abultado y la palidez del rostro. La 

figura humana queda enmarcada en un formato deconstruido. La mujer de mirada penetrante 

parece resignada ante lo que el espectador desee de ella. La técnica de superposición de capas 

pictóricas y el craquelado de las capas superiores sugieren la propia vida de la persona 

retratada además de dar cuenta del absoluto control técnico de la artista que pasa gran parte 

de su tiempo trabajando en su estudio en La Haya, Países Bajos. 

Mientras autoras como Cahun, Crenshaw, Sherman y Cabellut cuestionan el género y la 

construcción cultural de la identidad, la fotógrafa y activista visual Zanele Muholi trabaja en 

la representación de personas negras sudafricanas poniendo orden en la estructura visual para 

posicionarlas como elementos centrales y protagonistas (Cejas, 2020) alejándose de la mirada 

colonial. Además, sus representaciones tratan de evidenciar el mundo queer en Sudáfrica 

(Müller, 2019). 

Estas manifestaciones surgen gracias a que los estudios de género nos proporcionan un marco 

crítico para cuestionar las convenciones visuales tradicionales que han subordinado a las 

mujeres en el arte, a la vez que examina las dinámicas de poder, exclusión y opresión que 

han moldeado estas representaciones a lo largo de la historia. Las teorías feministas 

visibilizan cómo las estructuras patriarcales han excluido a las mujeres de la creación 

artística, además, también analizan cómo estas han resistido y transformado su 

representación. 

Mujeres creadoras  

Al evocar a las diosas históricas que representan la belleza como Venus o Afrodita, no 

podemos dejar de recordar que “los valores que emanan de la belleza del cuerpo de la mujer 

han formado parte indisoluble de la atmósfera de cualquier cultura” (Heredia, 2024, p. 42) 

para representar la apariencia externa. La belleza física de las mujeres, más que su virtud 

artística, se convirtió en el foco de atención durante siglos, tal como enfatiza Nochlin (1971), 



 

Nº 13, 2025. Página | 225 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

estos ideales relegaron a las mujeres al papel de musas, objetos de contemplación, pero sin 

ser escuchadas como creadoras. 

Históricamente, muchas mujeres artistas han resistido las convenciones impuestas por el 

patriarcado y han luchado por un espacio creativo autónomo. En las narrativas tradicionales, 

las mujeres fueron relegadas a un papel de subalternidad ya que no se contemplaba otro 

espacio alternativo para ellas ya que el ámbito de la producción artística seguía siendo 

dominado por hombres (Pollock, 1988). 

Durante el Renacimiento, los cuerpos femeninos fueron retratados principalmente como 

figuras idealizadas, portadores de los atributos físicos y morales que encarnaban la virtud y 

la belleza según los estándares patriarcales. Estas representaciones, específicamente creadas 

por artistas masculinos, mostraron a las mujeres como objetos pasivos de contemplación, 

confinadas a roles simbólicos como el de la Virgen María o Venus, representaciones que 

reforzaban la idea de pureza, sumisión o maternidad. En obras como La Primavera (1482) 

de Botticelli, la belleza y sus representaciones han sido las protagonistas siguiendo un canon 

impuesto que se ha mantenido prácticamente inalterable en Europa prácticamente hasta el 

segundo milenio. 

Por suerte, este paradigma está cambiando, aunque el actual modelo historiográfico deja 

prácticamente anulada la presencia de las mujeres en la historia del arte consolidando su 

subalternidad en el relato artístico, como lo documentan estudios sobre la historiografía del 

arte (Heartney et al., 2013; Carceller & Cabello, 1998). En contraste, el arte del siglo XX y 

XXI ha permitido a las mujeres artistas explorar su propia identidad y representación desde 

perspectivas más autónomas, subvirtiendo las normas impuestas y generando nuevas formas 

de feminidad que reformulan las nuevas narrativas visuales (Pérez & López, 2019). 

La artista Georgia O’Keeffe, en su obra Jimson Weed / White Flower No. 1 (1932), se resiste 

a las interpretaciones freudianas que sexualizaban su pintura de flores. Aunque muchos 

críticos vieron sus obras como símbolos de feminidad erótica, O'Keeffe defendió la 

abstracción y la independencia de su arte, utilizando la naturaleza como su principal fuente 

de inspiración visual, libre de las connotaciones sexuales impuestas por la construcción 

narrativa del hombre. Esta obra monumental de una flor celebra la belleza natural a la par 

que reclama un espacio artístico en el que las mujeres puedan crear sin ser sujetas a la 

objetivación. 

La mexicana Frida Kahlo que desde la pintura y con sus autorretratos íntimos y simbólicos, 

pudo romper con los estereotipos. En su obra Autorretrato con collar de espinas y colibrí 

(1940) Kahlo toma el control de su propia imagen, presentando una realidad cruda y 

compleja. La artista se muestra con una expresión severa, un collar de espinas que se clava 

en su cuello y un colibrí muerto que cuelga de él como un amuleto. La obra expresa el 

sufrimiento físico y emocional de la artista, además de mostrar a una mujer que se resiste a 

ser vista como un objeto pasivo y ornamental. Kahlo plasmó la intersección entre lo personal, 

lo político y la problemática social desde la pintura. 

Desde la escultura Louise Bourgeois exploró la sexualidad, la maternidad y la vulnerabilidad 

como ejes centrales de su producción artística (Bernadac & Bourgeois, 1995), resignificando 



 

Nº 13, 2025. Página | 226 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

el cuerpo femenino en el arte. Sus esculturas ofrecieron una nueva configuración de la 

feminidad a partir de la memoria, el deseo y el conflicto interno. 

En la historia del arte contemporáneo, estas mujeres artistas han resistido las limitaciones 

impuestas por las narrativas patriarcales y han podido forjar sus propias identidades creativas. 

Sus obras representan una resistencia activa contra las estructuras de poder que las 

subyugaban, demostrando que las mujeres pueden ser creadoras, autónomas y poderosas.  

Las mujeres artistas han contribuido a la transformación de la representación femenina en el 

arte y han utilizado sus prácticas para visibilizar realidades que habían sido sistemáticamente 

excluidas de los relatos artísticos tradicionales. Al hacerlo, han reclamado un espacio para la 

subjetividad femenina que desafía y reconfigura el espacio que nos atrevemos a llamar: la 

historia no contada de las mujeres. 

A lo largo de esta evolución, la mujer ha logrado posicionarse también como una 

consumidora activa en el ámbito artístico. El avance de los estudios feministas y de género 

ha permitido a las mujeres ser productoras de arte además de poder posicionarse en un lugar 

representativo de creación. Un ejemplo claro de este cambio es cómo las mujeres se han 

apropiado de su imagen y de su representación. Han dejado de ser simplemente musas 

pasivas, objetos o símbolos de belleza inalcanzable para pasar a influir activamente en cómo 

se crean y reciben las imágenes que las representan. 

Diversas artistas contemporáneas han contribuido a eliminar las restricciones impuestas por 

los roles de género, permitiendo una mayor diversidad en las identidades femeninas. Este 

hecho ha podido deberse a las limitaciones que se les ponía a las mujeres para el acceso a la 

educación y a la creación artística y otras barreras políticas o sociales. 

A pesar de haber avanzado de manera significativa en la eliminación de roles de género en 

el arte contemporáneo, aún queda mucho por hacer. Las mujeres han logrado desmantelar la 

hegemonía patriarcal en gran parte de las artes visuales, pero persisten desafíos en términos 

de representación y recepción.  

En este contexto, se puede observar que persisten tensiones significativas en cuanto a la 

manera en que la sociedad en general sigue percibiendo el cuerpo de las mujeres. Los 

modelos de lo femenino siguen siendo influenciados por una lógica de consumo que tiende 

a reproducir patrones tradicionales, como lo demuestran las representaciones de celebridades 

que, aunque poderosas, siguen operando dentro de estos marcos de referencia. 

Creemos que sigue siendo necesario continuar ampliando el repertorio de representaciones 

artísticas, tanto desde la práctica artística como desde la crítica teórica, para incluir la 

multiplicidad de experiencias, cuerpos y subjetividades que constituyen lo femenino en el 

siglo XXI, más allá de lo que el mercado cultural y los medios de comunicación dictan como 

deseable, aceptable y digno de reproducir. 

 

 



 

Nº 13, 2025. Página | 227 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

El papel de la educación sobre la identidad de las personas 

El estudio de la imagen y las artes en las escuelas tiene un potencial transformador para la 

sociedad, ya que puede funcionar como una herramienta poderosa para cuestionar y 

deconstruir estereotipos de género (Mirzoeff, 2015) y promover la equidad.  

Es por ello que introducir enfoques críticos en la enseñanza de las artes visuales que estén 

apoyados en estudios de género y representación, según Eisner, permitiría a los estudiantes 

desarrollar una mirada crítica sobre las imágenes que consuman (2008) y cuestionar las 

narrativas dominantes, además de participar activamente en la creación de nuevas formas de 

representación más inclusivas (Duncum, 2010). 

La tarea educativa pasa a ser un tema de principal importancia dentro de una sociedad 

saturada de visualidades que perpetúan patrones de desigualdad, ya que las imágenes juegan 

un papel determinante en la construcción de identidades y relaciones de poder. 

En este sentido, los programas educativos que integran la discusión sobre las 

representaciones de género en el arte contribuyen a la formación de una ciudadanía más 

consciente al promover la reflexión sobre la sobreabundancia de estímulos visuales 

(Heartney et al., 2013) y apoyando la diversificación de las identidades que se reflejan en los 

productos culturales dentro de la cultura visual contemporánea (Carceller & Cabello, 1998). 

Tal y como argumentan teóricas feministas como Bell Hooks, el arte puede ser una 

herramienta de resistencia y transformación social si se utiliza para explorar y visibilizar las 

voces e identidades marginadas (1995) ya que influyen en las relaciones de poder (Nochlin, 

1971). Por lo tanto, es fundamental que en los entornos educativos se incluyan estudios sobre 

cómo las mujeres han sido representadas y cómo ellas mismas, como creadoras, han 

desafiado esas representaciones históricas. Esta transposición de la historia del arte puede 

contribuir a construir una base sólida para el conocimiento y el cambio social en las 

generaciones futuras. 

Apoyar el desarrollo de las mujeres en el circuito del arte desde la educación y la 

investigación es otro aspecto relevante para asegurar una mayor equidad social. Las mujeres 

artistas han estado históricamente excluidas de los grandes relatos del arte, y su visibilización 

es clave para ofrecer referentes culturales diversos a las nuevas generaciones. 

Este tipo de apoyo debe comenzar en los niveles educativos más tempranos y continuar en 

las instituciones de educación superior, donde las universidades juegan un papel fundamental 

en la construcción de políticas que promuevan la inclusión de estudios de género en la 

enseñanza de las artes. Las políticas educativas que fomentan un enfoque crítico sobre el arte 

y el género permiten ampliar el horizonte cultural y estético no limitadas a las convenciones 

patriarcales. 

En este sentido, iniciativas como la creación de asignaturas especializadas en arte, género e 

interseccionalidad; la promoción de investigación sobre mujeres artistas; y la 

implementación de prácticas que incluyan a artistas no representadas, pueden ser claves para 

generar un cambio tangible en la creación de sociedades con voces más plurales (Gandarias, 

2017). Al hacerlo, se podría garantizar la presencia de mujeres en los relatos artísticos 



 

Nº 13, 2025. Página | 228 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

creativos que sirvan como espejo a las nuevas identidades culturales que queremos para 

nuestra sociedad. 

Es a través de la educación y la creación de políticas culturales inclusivas que podemos 

cambiar el paradigma y avanzar hacia una sociedad más equitativa, donde las artes visuales 

reflejan verdaderamente la diversidad y riqueza de todas las identidades humanas, 

contribuyendo a la construcción de las propias identidades. 

Conclusión 

El análisis desarrollado en este estudio evidencia la relevancia fundamental que tiene el arte 

contemporáneo en la deconstrucción de los estereotipos de género y en la reconfiguración de 

la identidad femenina. A través de una revisión crítica de las representaciones tradicionales 

de las mujeres en las artes visuales, se ha podido constatar cómo, a lo largo del tiempo, su 

imagen ha sido formulada bajo la mirada masculina perpetuando un rol pasivo dentro del 

imaginario cultural (Mulvey, 1975; Nochlin, 1971).  

Afortunadamente, en el siglo XXI se nos presenta un panorama diferente en el que las 

mujeres artistas han comenzado a subvertir estas narrativas y reclamar un espacio de 

autonomía que reflejan subjetividades femeninas diversas y empoderadas (Heartney et al., 

2013).  

Artistas como Cabellut y Sherman, entre otras, han jugado un papel determinante en el arte 

contemporáneo, al utilizar sus herramientas artísticas como armas de resistencia y como un 

medio para construir nuevas formas de representaciones (Respini & Sherman, 2012) que 

desafían las narrativas tradicionales desde un punto de vista transdisciplinar e igualitario 

desde el feminismo y la interseccionalidad. 

Las representaciones visuales contemporáneas han dejado de ser meros objetos estéticos para 

convertirse en herramientas discursivas que cuestionan las normas sociales, políticas 

(Chadwick, 2012) y culturales, proporcionando nuevos espacios para la crítica y el diálogo 

en torno a la identidad femenina. Al desmantelar los estereotipos, las mujeres artistas han 

reivindicado su lugar como creadoras autónomas, resistiendo las limitaciones impuestas por 

la mirada masculina y proponiendo nuevas formas de subjetividad femenina (Bernadac & 

Bourgeois, 1995) que reconfiguran el imaginario cultural. 

Es por todo ello, imperativo, que estas reflexiones se integren en el currículo educativo. La 

formación artística debe incorporar enfoques críticos que promuevan la equidad de género y 

cuestionen tanto el acceso de las mujeres al ámbito artístico (Eisner, 2008; Duncum, 2010) 

como las representaciones históricas de los cuerpos femeninos.  

El conocimiento de las artes plásticas y visuales desde una perspectiva crítica puede 

convertirse en una poderosa pieza para la construcción de una ciudadanía más inclusiva y 

consciente. Las políticas educativas deben ser reformuladas para promover la visibilización 

de las mujeres artistas y así garantizar la equidad en la producción y recepción del arte (Pérez 

& López, 2019). 



 

Nº 13, 2025. Página | 229 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

Podríamos concluir que la reconfiguración de las producciones femeninas en el arte 

contemporáneo es un componente clave para el desarrollo social sostenible. La inclusión de 

nuevas voces, perspectivas y cuerpos en el arte no solo enriquece el panorama cultural, sino 

que contribuye a la construcción de un futuro más justo e igualitario. 

 

 

Referencias 

Aramburu, N., Solans, P., Villa Ardura, R. de la, & Mujeres en las Artes Visuales 

(Asociación) (Eds.). (2012). Mujeres en el sistema del arte en España. Madrid: Exit 

Publicaciones. 

Ballesteros Doncel, E. (2016). Los números cuentan. Sub-representación de la obra artística 

de mujeres creadoras en museos y centros de arte contemporáneos. Política y 

sociedad, 53(2), 577-602. http://dx.doi.org/10.5209/rev_POSO.2016.v53.n2.46964 

Barcenilla, H. (2014). Incluir o replantear: Cómo exponer e historizar a las mujeres artistas. 

Boletín de Arte, 35, 117-129. https://doi.org/10.24310/BoLArte.2014.v0i35.3372 

Bernadac, M. L., & Bourgeois, L. (1995). Louise Bourgeois. Flammarion. 

Bower, G. J. (2013). Claude Cahun: The Soldier with No Name. John Hunt Publishing. 

Bright, S. (2010). Auto focus: The self-portrait in contemporary photography. Monacelli 

press. 

Cabellut, L. (2020). It Was a Long Way [Técnica mixta sobre lienzo]. 

Carceller, A., & Cabello, H. (1998). Mirando hacia dentro: La situación de la obra de las 

mujeres en el panorama artístico actual. Arte, Individuo y Sociedad, 10, 229-244. 

https://onx.la/6f839 

Chadwick, W. (2012). Women, art, and society (Fifth edition). Thames & Hudson. 

Cejas, M. I. (Ed.). (2020). Cartografiar desde el activismo visual y artístico en el sur global: 

Zanele Muholi y Mujeres Públicas. En Feminismo, cultura y política: El contexto 

como acertijo (pp. 191-228). Itaca. 

Cindy Sherman. Untitled Film Still #21. 1978 | MoMA. (s. f.). The Museum of Modern Art. 

https://www.moma.org/collection/works/56618 

Colorado, O. (2017, mayo 6). Claude Cahun y la exploración de la identidad. Oscar en Fotos. 

https://onx.la/69e97 

https://onx.la/6f839


 

Nº 13, 2025. Página | 230 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

Davis, K. (2008). Intersectionality as buzzword: A sociology of science perspective on what 

makes a feminist theory successful. Feminist Theory, 9(1), 67-85. 

https://doi.org/10.1177/1464700108086364 

Duncum, P. (2010). Seven Principles for Visual Culture Education. Art Education, 63(1), 6-

10. https://doi.org/10.1080/00043125.2010.11519047 

Eisner, E. W. (2008). The Arts and the Creation of Mind. Yale University Press. 

https://doi.org/10.12987/9780300133578 

Gandarias Goikoetxea, I. (2017). ¿Un neologismo a la moda?: Repensar la 

interseccionalidad como herramienta para la articulación política feminista. 

Investigaciones Feministas, 8(1), 73-93. https://doi.org/10.5209/INFE.54498 

Heartney, E., Posner, H., Princenthal, N., & Scott, S. (2013). The reckoning: Women artists 

of the new millennium. Munich ; New York: Prestel. 

Heredia Martínez, C. (2024). El legado de una herencia cultural gitana. Lunares e imágenes 

flamencas en la historia de España del primer tercio del siglo XX [Tesis de 

Doctorado, Universidad de Cádiz (España) y Universidad de Borgoña (Francia)]. 

https://onx.la/b8a24  

Hooks, B. (1995). Art On My Mind: Visual Politics (Nachdr.). New York: The New Press. 

Jones, A. (1994). Postmodernism and the en-gendering of Marcel Duchamp (1. publ). 

Cambridge Univ. Press. 

Lázaro Castellanos, R., & Jubany Baucells, O. (2017). Interseccionalidad del género y 

mercado de trabajo postfordista. Revista de estudio de género: La ventana, 5(46), 

202-243. 

López Fernández-Cao, M. (2014). MAV te observa, entraremos en acción: Las mujeres en el 

sistema del arte español. Sobre piedras y vientos de igualdad. Investigaciones 

Feministas, 4(0), 201-215. https://doi.org/10.5209/rev_INFE.2013.v4.41873 

MAV Mujeres en las Artes Visuales (Ed.). (2023). Informe museos y centros de arte 2019-

2024 (p. 109). 

Mirzoeff, N. (2015). How to see the world. Pelican. 

Müller, B. M. (2020). The mark of the mask: Queer neo-ethnographies and double 

consciousness in post-apartheid South Africa. Safundi, 21(1), 85-109. 

https://doi.org/10.1080/17533171.2019.1667097 

Mulvey, L. (1975). Visual Pleasure and Narrative Cinema. Screen, 16(3), 6-18. 

https://doi.org/10.1093/screen/16.3.6 

https://doi.org/10.1177/1464700108086364
https://doi.org/10.5209/INFE.54498


 

Nº 13, 2025. Página | 231 

 

 
© RESED.ISSN: 2341-3255 

Nochlin, L. (1971). Why Have There Been No Great Women Artists?. ART News, 69, 22-39. 

Pérez Ibáñez, M., González, S. y Rodovalho, C. (2021). Desigualdad de género en el sistema 

del arte en España. Ménades. 

Pérez Ibáñez, M., & López Aparicio, I. (2019). Mujeres artistas y precariedad laboral en 

España. Análisis y comparativa a partir de un estudio global. Arte, Individuo y 

Sociedad, 31(4), 897-915. https://doi.org/10.5209/aris.62314 

Pollock, G. (1988). Vision and difference: Femininity, feminism, and histories of art. London 

and New York: Routledge. 

«Reach everyone on the planet...»: Kimberlé Crenshaw and intersectionality (First edition) 

(with Crenshaw, K.). (2019). Gunda Werner Institut in der Heinrich Böll Stiftung. 

Respini, E., & Sherman, C. (2012). Cindy Sherman. MOMA. La fábrica editorial. 

Shaw, J. L. (2017). Exist otherwise: The life and works of Claude Cahun. Reaktion Books 

Ltd. 

 

 

 

https://doi.org/10.5209/aris.62314

