EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO
ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

THE PALESTINIAN WOMEN'S MOVEMENT BETWEEN ANTICOLONIAL
NATIONALISM AND NGOIZATION

55215 lomwd dizall) dosgdll ( Antedennddl) & gandl) 4531

Lora Abuaita” Nadia Hindi Mediavilla**
Universidad de Granada Universidad de Granada
Recibido: 09/12/2024 Aceptado: 30/06/25

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 265-282

Resumen: Este trabajo analiza el feminismo anticolonial en el contexto arabe y palestino, con un enfoque en la
interseccion entre género y nacion dentro del movimiento de mujeres palestinas. Aborda las transformaciones del
movimiento en el marco del neoliberalismo, poniendo especial atencion en su ONGizacion tras los Acuerdos de
Oslo y presenta un estudio etnografico de observacion participante en una organizacion de mujeres palestinas, la
Unién de Mujeres Arabes de Beit Sahour. El objetivo del estudio es, por un lado, poner de relieve los desafios
actuales para mantener una resistencia nacional anticolonial liderada por mujeres y, por otro, explorar cdmo esta
organizacion equilibra su mision feminista y nacionalista frente a las presiones de los modelos de desarrollo
internacionales.

Palabras clave: mujeres palestinas, feminismo anticolonial, nacionalismo anticolonial, ongizacion.

Abstract: This paper examines anti-colonial feminism in the Arab and Palestinian context, focusing on the
intersection of gender and nation within the Palestinian women’s movement. It explores the transformations of the
movement within the framework of neoliberalism, with particular attention to its NGOization following the Oslo
Accords. The study includes an ethnographic participant observation in a Palestinian women’s organization, the
Arab Women’s Union of Beit Sahour. The aim of the study is, on the one hand, to highlight the current challenges
of sustaining a women-led anti-colonial national resistance and, on the other hand, to explore how this organization
balances its feminist and nationalist mission amid the pressures of international development models.

Keywords: Palestinian women, anti-colonial feminism, anti-colonial nationalism, NGOization.

iad) g (GAd) slem¥l g ol wblis e oS oo ¢ adanddlly Al Bled) & jlemsa W d2ald) dygud) o) 1he Joliz sl
& @£y Bhan ol plazal Sl we el ) 3 ATH Bags ) oVemd) (ot Anband) Bedl 3L 51 2b )l
G ) Sl Y g dands Bygs ko s ALl 2l e 203U 2308 03] Al pdhiy . shesl SLIWS) dn Lede ST
o9 bl Laogs Lot dzalis duby deglie o Blisl) ) wldodl o ssuall Lads ) 3ol o ol Cugy o jemlo o
sl ) 23l bsas Agrlse (3 Abglly Bsedl Liage o Bl Acadl o 3ad 148 OLaSan () T At

B2 Olaxze ™ Raalll desdl) ¢ GlenzedU 228l & sed) (Olidanddl sl dm il SledSI)

* E-mail: lora4.abuaita@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0009-0006-2529-8386
**  E-mail: nhindi@ugr.es ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0993-5190

AAM 32 (2025) 265-282


mailto:lora4.abuaita@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-2529-8386
mailto:nhindi@ugr.es
https://orcid.org/0000-0002-0993-5190

266 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

1. Introduccion

El movimiento de mujeres palestinas ha operado histéricamente en la interseccion entre el
nacionalismo anticolonial y el reformismo social. Desde sus inicios, estuvo arraigado en la
lucha contra las potencias coloniales y se aline6 con el movimiento de liberacion palestino. Con
el tiempo, especialmente después de los Acuerdos de Oslo (1993), el protagonismo creciente
de las organizaciones internacionales y las ONG impulsé una transformacién en el movimiento.
Este cambio, de un activismo de base hacia proyectos impulsados por Organizaciones No
Gubernamentales (ONG), generé6 modificaciones en la financiacion, los objetivos y las
estrategias de la lucha de las principales organizaciones. En algunos casos, estas
transformaciones crearon una division entre los objetivos nacionalistas originales y las agendas
institucionalizadas que surgieron por la dependencia de donantes externos. Este contexto ofrece
una oportunidad para analizar los efectos de la «ONGizacion» en los objetivos fundacionales
del movimiento feminista, sus estrategias y las experiencias de vida de las mujeres palestinas
comprometidas con ¢l.

Este estudio parte de un marco critico poscolonial y decolonial que pone de relieve la
interseccion entre los feminismos, los nacionalismos anticoloniales y la agencia de las mujeres
palestinas. Investiga, en primer lugar, las transformaciones histdricas en el movimiento de
mujeres palestinas, explorando su evolucion desde una orientacién nacionalista anticolonial
hasta la introduccioén de un nuevo marco de accion influido por las ONG. Ademas, se propone
identificar el impacto que ha tenido la ONGizacion en las prioridades del movimiento, sus
métodos de organizacion y sus vinculos entre las agendas nacionalistas y las impulsadas por
donantes. Finalmente, se presentaran algunos de los resultados del trabajo etnografico realizado
durante agosto y septiembre de 2024 en la Unién de Mujeres Arabes en Beit Sahour. Por medio
de la observacion participante y una serie de entrevistas en profundidad, este trabajo examina
como esta organizacion ha resistido al proceso de ONGizacion del movimiento de mujeres
palestinas, manteniéndose fiel a su mision feminista y anticolonial. Fundada en el contexto del
movimiento de resistencia nacional, la Union prioriza las necesidades locales por encima de las
agendas de los donantes externos, rechazando la despolitizacion de su activismo. A través del
enfoque comunitario, esta entidad integra las luchas de género y nacionales en programas que
no solo empoderan individualmente a las mujeres, sino que fortalecen las redes sociales
necesarias para enfrentar la ocupacion y la desposesion. Al rechazar las dindmicas neoliberales,
la Unioén ofrece un modelo alternativo de base que conecta el feminismo y la lucha por la
liberacion, preservando su papel como espacio de solidaridad y transformacion social.

2. Marco tedrico: El movimiento de mujeres palestinas como paradigma de lucha

Con el fin de ofrecer un marco epistemoldgico a través del cual podamos reflexionar sobre
el movimiento de mujeres palestinas desde un punto de vista critico, se hace necesario partir de
la realidad del genocidio en Gaza y la intensificacion y extension de la violencia sobre los
territorios ocupados, Libano y otras zonas de la region, un nuevo episodio dentro de la historia
de la colonizacion de Palestina (Pappé 2007). Hamid Dabashi afirmaba en su obra The Arab
Spring: The end of postcolonialism (2012) que las grandes movilizaciones en el mundo arabe e
islamico —las llamadas primaveras arabes en 2011 y el movimiento verde en Iran en 2009—
marcarian un salto hacia un nuevo orden en el que ya no cabrian las viejas categorias que
pretendian describir a los arabes, musulmanes y orientales desde paradigmas eurocéntricos y

AAM 32 (2025) 265-282



267 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

hegemonicos, sobrepasando los limites epistémicos impuestos por el colonialismo y el
poscolonialismo (Dabashi 2012: 164). Trece afos después de la publicacion de este libro, el
gran acontecimiento que sacude a la region arabe y al mundo es un genocidio contra el pueblo
palestino, retransmitido en directo y perpetrado por una entidad aliada de las grandes potencias
occidentales. La devastacion contrasta con la imagen esperanzadora de movilizacion social de
2011. No obstante, en este nuevo contexto se produce una nueva vuelta de tuerca en la misma
direccion que apuntaba Dabashi. En un articulo en el que este autor critica a Jiirgen Habermas
y a otros filésofos alemanes por negar que Israel tuviera propodsitos genocidas en Gaza afirmaba
lo siguiente: «El mundo ha despertado del falso letargo de la etnofilosofia europea. Hoy
debemos esta liberacion al sufrimiento global de pueblos como los palestinos, cuyo heroismo y
sacrificios prolongados e historicos han desarbolado finalmente la barbarie descarada en la que
se basa la civilizacion occidental» (Dabashi 2024).

Afirmaciones como la de Dabashi, mas los dos afios de genocidio y las movilizaciones de
solidaridad internacional por todo el mundo, vuelven a situar a Palestina en un lugar
preponderante dentro de las luchas anticoloniales, abriendo una ventana de posibilidad para
repensar los movimientos sociales en sentido amplio, fuera y dentro de Palestina, incluyendo
los movimientos conducidos por mujeres. Asi, la relevancia de la resistencia palestina no solo
se limita a la Palestina historica, sino al resto del mundo, especialmente en el sur global. Si
pensamos desde el mundo arabe veremos que Palestina se sigue encontrando en el centro de su
imaginario colonial y poscolonial. El gran filésofo marroqui, Mohammed ‘Abed al-Jabri (1982)
afirm6 que desde el 48, afio de creacion del estado de Israel en Palestina, no se puede pensar en
el mundo arabe y en los arabes sin pensar en Palestina (1982: 126), en tanto la liberacion de
Palestina es constitutiva del pensamiento politico arabe contemporaneo'”. El fracaso de los
lideres arabes que han enarbolado la lucha contra el sionismo durante el siglo XX, ademas de
la corrupcion, las crisis y el autoritarismo imperante en toda la region, convirtieron la resistencia
palestina en un baluarte de otras luchas. Como causa legitima y legitimadora, Palestina es una
poderosa via a través de la cual se lucha a la vez por la democracia. Un ejemplo de ello fue el
movimiento Kifaya surgido en Egipto en 2004. Los detonantes de dicho movimiento partieron
de la oposicion social a las relaciones de normalizacion (tatbi)® del gobierno egipcio con
Israel, el apoyo a la intifada del 2000 y, posteriormente, el No a la Guerra e invasion de Irak en
2003. El régimen de Mubarak se vio en la necesidad de tolerar las manifestaciones y protestas
como valvula de escape del descontento social. Dichas movilizaciones crearon la plataforma de
Kifaya contra el mandato de Mubarak y en favor de una democracia real (Kemou y Azaola
2009: 181-216). Esto supuso a la vez uno de los antecedentes de la revolucion egipcia en 2011.
Ante el genocidio del pueblo palestino, las mismas imagenes de solidaridad se suceden en las
calles del mundo arabe e islamico. Si extrapolamos la idea de al-Jabri (1982) al movimiento de
mujeres arabes, podriamos afirmar que no podemos pensar en un feminismo arabe sin tener
presente a Palestina y a la propia lucha de las mujeres palestinas.

(1) Enrelacion a la epistemologia arabe, agradecemos a Juan Antonio Macias Amoretti sus valiosas aportaciones
y reflexiones compartidas sobre Palestina y los cambios sociales y culturales en el mundo arabe a través de
diversos autores del Magreb.

(2) Las transcripciones del arabe usan el siguiente sistema: *-b-t-t-y-h-j-d-d-r-z-s-§-s-d-t-z-
f-g-f-q-k-1-m-n-h-w-y. Vocales: a-i-u-a-T1-u. El articulo se translitera al-.

AAM 32 (2025) 265-282



268 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

2.1. Mujeres y nacionalismo, género y nacion

El movimiento de las mujeres palestinas rompe con las categorias dicotomicas con las que
se ha representado a los feminismos drabes a través del conocimiento producido desde
Occidente principalmente. Estas giran en torno a construcciones orientalistas del otro no-
occidental, tales como tradicion frente a modernidad, religiosidad frente a secularismo, atraso
frente a desarrollo, etc. (Said 1997, Dabashi 2009). Estas categorias han acabado imponiendo
visiones etnocéntricas y esencialistas del mundo arabe e islamico en general (Mohanty 1988)
que reducen y simplifican ampliamente las complejas realidades de hombres y mujeres de
distintas partes del mundo, como si los feminismos en el mundo arabe e islamico solo giraran
en torno a categorias tales como feminismo laico frente a feminismo islamico, frecuentemente
representados como antagdnicos. La vision binaria secular/religiosa no solo dificulta la
comprension de las diferentes realidades, sino que también aparta la mirada de las demandas
de las mujeres en relacion con los derechos laborales, los recursos materiales, la propiedad de
la tierra, la dignidad humana, que en general responden al impacto de las politicas neoliberales
y a la corrupcion estructurada (Mijares y Ramirez 2023, Ramirez y Mijares 2021).

Dentro del contexto arabe, la lucha historica de las mujeres palestinas contra la ocupacion
representa un paradigma de esas otras luchas invisibilizadas, siendo la liberacion de Palestina
posiblemente la més conocida, en las que el género intersecciona con la raza y la nacion de una
manera crucial. En este sentido cabe destacar que los estudios de género y los feminismos que
tan bien han adoptado la interseccionalidad como herramienta de analisis (Collins 2012,
Combahee River Collective 1988), estan llamados a entender el colonialismo como sistema de
opresion y negacion de todo un pueblo y el anticolonialismo como eje que vertebra el
movimiento de mujeres palestinas. Por lo tanto, es necesario situar el analisis en un marco que
comprenda la estrecha relacion, a menudo compleja, entre el movimiento de mujeres palestinas
y el nacionalismo anticolonial.

A partir de la década de los 80 comienzan a aparecer las primeras obras que introducen el
género y las mujeres en el debate tedrico sobre los nacionalismos. Entre ellas, las mas citadas
son la de Kumari Jayawardena (1986) Enloe (1989) y Anthias y Yuval Davis (1989).
Jayawardena puso de manifiesto la compleja relacion entre las luchas nacionalistas y el
movimiento de mujeres en diversos paises del Medio y Extremo Oriente, sefialando que la
implicacion de las mujeres en las luchas nacionales anticoloniales ha supuesto su
transformacion como ciudadanas dentro de sus sociedades a través de su participacion en la
vida publica desde finales del siglo XIX y principios del XX. El feminismo y el nacionalismo
han estado estrechamente interconectados y no se pueden entender fuera del contexto del
imperialismo y de las transformaciones del capitalismo. El andlisis de Anthias y Yuval Davis
(1989) es quizas uno de los trabajos mas citados sobre el género y la nacion. Ellas establecen
cinco maneras a través de las cuales las mujeres han jugado un rol importante en la produccion,
mantenimiento y reproduccion de los procesos étnicos y nacionales. Estas pueden representar
las funciones de reproductoras bioldgicas de los miembros de las colectividades; reproductoras
de las lineas divisorias de los grupos étnicos o nacionales; agentes de la reproduccion ideologica
de la colectividad y transmisoras de su cultura, simbolos de los grupos étnicos y nacionales; y
participantes en las luchas nacionales, econdmicas, politicas y militares (Anthias y Yuval Davis,
1989: 7). Como sostiene Kandiyoti (1991: 431), las mujeres pueden participar activamente en
los proyectos nacionales y al mismo tiempo ser sus rehenes, en tanto que su liberacién como

AAM 32 (2025) 265-282



269 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

ciudadanas puede quedar relegada a la agenda nacional. Frente a esta ambivalencia, han surgido
diferentes posicionamientos respecto a la conveniencia o no del nacionalismo como marco de
lucha emancipatoria (Kaplan, Alarcén y Moallem 1999, Herr 2003). Parte de las posiciones
contrarias sefialan el cardcter eminentemente masculino del nacionalismo y su soslayamiento
del feminismo de distintas formas. Por ejemplo, muchos movimientos nacionalistas habrian
cargado a las mujeres con el peso de ser los simbolos y las guardianas de la identidad nacional
y de una «autenticidad» cultural esencial que representa un terreno contestado (Jayawardena
1986, Enloe 1989, Narayan 1997).

Sin embargo, no basta con analizar cobmo el nacionalismo afecta a la construccion del
género, sino que habria que introducir la agencia de las mujeres en la ecuacion, para asi entender
mejor la compleja interseccion entre el feminismo y el nacionalismo, y entre la nacion y el
género. En consonancia con esto, el tedrico poscolonial Bhabha afirma que no solo la élite
nacionalista construye la identidad nacional, sino que la gente corriente participa en el proceso
de «narrar la nacion» como un ejercicio de reescritura y de perfomatividad que cuestiona la
homogeneidad y el esencialismo (Bhabha 1994: 199-244), de modo que hay espacio para la
«agenciay». Igualmente, Pappé (2014) afirma que, més alla de las élites arabes, las poblaciones,
entre ellas las mujeres, son sujetos histdricos con la capacidad de instigar cambios desde abajo.
En este sentido, los cinco roles femeninos en la produccién, mantenimiento y reproduccion de
la naciéon y los nacionalismos de Anthias y Yuval Davis (1989: 7) han sido cuestionados y
considerados insuficientes. En primer lugar, esta aproximacion pone mas el foco en la
subordinacion de las mujeres a los proyectos nacionales y no tanto en su capacidad de agencia
o resistencia a partir de aquello que las subordina, tal como sefalan autoras decoloniales como
Rocio Medina (2014), Rosalva A. Hernandez (2003) y Liliana Sudrez y Rosalva A. Hernandez
(2004). Asi, las mujeres redefinen y resignifican la cultura localizada en su propias luchas y
contextos. Es decir, mientras participan de la lucha nacional estan empujando las limitaciones
patriarcales en un proceso dindmico. En este sentido, las mujeres palestinas son un ejemplo
paradigmatico de una dilatada lucha, a lo largo de la cual habria que considerarlas
simultaneamente, en palabras de Hasso (1998: 442), «como actores, simbolos y autoras que
utilizan y son utilizadas, y que construyen el nacionalismo en sus propios términosy.

No obstante, esta estrecha relacion entre feminismo y nacionalismo en el contexto arabe y
palestino se ha visto sujeta a profundas transformaciones desde el tltimo tercio del siglo XX a
causa de las nuevas realidades y relaciones pos- y neocoloniales, al tiempo que prosigue la
expansion de la ocupacion israeli, al igual que la resistencia del pueblo palestino. Kandiyoti
(2007) establece dos marcos historiograficos que ilustran este cambio de paradigma. El primero
de ellos se sitia en el periodo colonial auspiciado por las Sociedad de Naciones a finales de la
I Guerra Mundial: las luchas anticoloniales y nacionales. En este periodo la cuestion de las
mujeres estaba enmarcada dentro del programa de reforma social y construccion nacional desde
un posicionamiento interno, local y opuesto a la injerencia colonial. El segundo marco obedece
a un nuevo contexto internacional acompafiado de importantes crisis, desde el colapso
econdmico y politico de los regimenes poscoloniales autoritarios, la globalizacion del poder a
través del capitalismo financiero y las instituciones supranacionales, sin olvidar la lucha global
contra el terror. En estos contextos, Kandiyoti (2007: 171) afirma que se produce una
internacionalizacion de la construcciéon nacional bajo nuevas formas de tutela con la
financiacion exterior de diferentes agencias y entidades supranacionales como la ONU, Banco

AAM 32 (2025) 265-282



270 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

Mundial, FMI, la administracion de EEUU, etc. En lo que se refiere a la agenda de género, este
proceso de internacionalizacion se inicia tras importantes eventos tales como la Conferencia
Mundial de Beijing de 1995, la adopciéon de la CEDAW y la Resolucion 1325 del Consejo de
Seguridad de las Naciones Unidas en 2000. Los ejemplos mas paradigmaticos de esta nueva
forma de tutela los encontramos en Afganistan en 2001 y en Iraq en 2003 con el establecimiento
de una nueva constitucion, elecciones, e incluso el establecimiento de cuotas femeninas en el
parlamento y la financiacidn exterior de la sociedad civil. Pero ya antes, en Palestina, dinamicas
similares empezaron a darse con la creacion de la Autoridad Nacional Palestina en 1995
conforme a los Acuerdos de Oslo (1991-1993). Este proceso ha producido una acomodacion de
la politica nacional palestina al neoliberalismo y a la propia ocupacion israeli (Lopez Arias
2010, Hanafi y Tabar 2005). De modo que las mujeres palestinas, de manera progresiva, se ven
inmersas en esta dindmica afectando su agenda de diversas maneras a través de lo que es
conocido como la ONGizacion del movimiento (Jad 2004, Mojab 2009). A continuacion,
presentaremos la evolucion del movimiento partiendo del contexto arabe anticolonial y a lo
largo de estos dos marcos historicos expuestos anteriormente, para ver como se ha transformado
el activismo de las mujeres sobre el terreno, produciendo una despolitizacion de la interseccion
de género y nacion.

3. El movimiento de mujeres y el nacionalismo anticolonial

Los movimientos de mujeres arabes y palestinas no pueden entenderse sin tener en cuenta
el colonialismo, el sionismo, el capitalismo, las luchas nacionales y los proyectos de reforma
social. De hecho, surgen del seno de dichas luchas, siendo la resistencia anticolonial y
antisionista dos grandes catalizadores de la expansion del movimiento de mujeres en todo el
mundo 4rabe. En la década de los 20 se crearon las primeras uniones de mujeres que se
proponian como objetivo la «doble liberaciony, la nacional y la de las mujeres. La creacion de
la primera union de mujeres palestinas en Jerusalén lleg6 a representar un vinculo entre la lucha
nacional y la lucha social. Las condiciones politicas de ese periodo, incluidas las politicas del
Mandato Britanico y su respaldo a las migraciones judias a Palestina, asi como la invasion
sionista del territorio palestino que resultd en la pérdida y fragmentacion de la comunidad
palestina, movilizaron tanto a mujeres como a hombres contra la creacion de un estado judio
en Palestina (Kuttab 1996). La participacion de las mujeres en las movilizaciones entre 1929 y
1947 atrajo la atencion de los medios de comunicacion locales e internacionales, especialmente
en la prensa arabe bajo el Mandato Britanico (Gijon 2015). Estos medios se sorprendieron por
consignas que dejaban claro que muchas mujeres mostraban posiciones nacionalistas, o que las
mujeres arabes estaban a la vanguardia de sus filas, lo que indicaba una participacion
significativa en la lucha nacional.

En esta primera etapa, las mujeres participaron de diversas formas, como en
manifestaciones y congresos, presentacion de memorandos al gobierno, contrabando de armas,
reuniones con funcionarios gubernamentales, recaudacion de fondos, apoyo a los/as presos y
presas y asistencia a personas heridas. Sin embargo, a pesar de estas actividades, las mujeres
mantuvieron una agenda feminista y una autonomia respecto al proyecto nacionalista
(Fleishmann 2003). Cabe sefialar también que las primeras organizaciones de mujeres en
Palestina, como en el resto de la region, estaban lideradas por mujeres de las clases altas y

AAM 32 (2025) 265-282



271 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

medias, por lo que sus experiencias y activismo estaban determinados por su posicion
socioeconomica (Jad 2019).

La cuestion palestina estuvo estrechamente vinculada al movimiento feminista arabe
anticolonial, a través de la construccion de organizaciones feministas pandrabes en las que la
liberacion de Palestina y la lucha contra el sionismo estuvieron en el corazén de su agenda
politica. Este feminismo arabe o panarabe se fue conformando a través de diversos encuentros
regionales como la primera Conferencia de Mujeres Arabes en Jerusalén en 1929 de la que
surgié la Unién de Mujeres Arabes en Palestina; la Conferencia de las Mujeres de Oriente en
Damasco en 1930, y la Conferencia de Mujeres de Oriente para la Defensa de Palestina en El
Cairo en 1936, a la que asistieron 67 delegadas de seis paises de Oriente Proximo representando
una amplia diversidad ideoldgica desde liberales y laicas hasta conservadoras e islamistas. Esta
conferencia tuvo bastante significancia regional, ya que sus demandas contra la imposicion del
proyecto sionista a manos de Gran Bretafia y el derecho a la autodeterminacion de la poblacion
palestina se articularon dentro de un discurso de justicia internacional y paz. La firmeza con la
que se plantearon dichas demandas caus6 admiracidon y reconocimiento entre los arabes en
general y preocupacion y censura por parte de la potencia colonial. Uno de los resultados de
esta conferencia fue el aumento de los comités para la defensa de Palestina en los paises de las
participantes, lo que da muestra de como, de manera auténoma, las mujeres palestinas y arabes
estuvieron a la vanguardia de la lucha nacional (Badran 1994).

Igualmente, durante esas primeras décadas del siglo XX las activistas arabes y palestinas
entraron en contacto con el feminismo internacionalista por el sufragio femenino y la resolucion
pacifica de los conflictos entre naciones a través de la Alianza Internacional del Sufragio de la
Mujer (IWSA). No obstante, en la década de los 30, con el incremento del malestar y la
violencia contra la poblacion palestina, se pusieron de manifiesto las limitaciones de la
«sororidad» internacional dominada por un feminismo occidental hegemonico. Las mujeres
arabes, lideradas en aquel entonces por la Union Feminista Egipcia, pusieron sobre la mesa la
cuestion del imperialismo y el apoyo de las potencias occidentales al proyecto sionista,
ignorando, de este modo, los derechos de la poblacion palestina. Igualmente, demandaron la
plena soberania y dignidad de todas las naciones, que, de un modo u otro, vivian bajo el yugo
colonial, lo que segun ellas constituia un grave impedimento a la paz y la justicia entre naciones.
No obstante, la IWSA acab6 por mostrar su adhesion a las politicas imperialistas y a los
intereses sionistas, lo que alejé por completo a las feministas drabes. Este hecho, ademas de
poner en evidencia las contradicciones del feminismo internacional, sirvié de revulsivo para el
fortalecimiento del feminismo pandrabe, en un contexto en el que la llamada a la unidad de los
arabes tenia cada vez mayor eco. Asi, se celebré la Conferencia de Mujeres Arabes en 1944 en
El Cairo, esta vez incluyendo a las mujeres del Magreb. La mayoria de los paises arabes
orientales bajo el mandato colonial britanico y francés ya habian logrado su independencia
«formal» (Egipto en 1922, Iraq en 1932, Libano en 1943) o estaban a punto de conseguirlo
(Siria en 1945), aunque estuvieron sometidos a diferentes tratados con las potencias
exmandatarias. En cambio, los paises del Magreb ain estaban inmersos en sus procesos de
independencia que no tendria lugar, en la mayoria de los casos, hasta finales de la década de
los 50 o principios de los sesenta, como Argelia en 1962, tras varios afios de una dramatica
guerra contra la colonizacion francesa. Por el contrario, Palestina seguia enfrentandose al
colonialismo britdnico y al proyecto sionista.

AAM 32 (2025) 265-282



272 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

La Conferencia de Mujeres Arabes de 1944 puso de relieve, al igual que la celebrada en
1936, el liderazgo de las mujeres arabes en la construccion de un proyecto de unidad y soberania
nacional en sus propios términos feministas, a pesar de los intentos de instrumentalizacion de
la ¢lite nacionalista masculina. Sin embargo, el contexto varia con respecto a la década anterior,
pues los paises arabes orientales se encontraban en un periodo de transicion hacia la
independencia mientras se discutia la plena ciudadania de las mujeres. En esta interseccion
entre género y nacion, la lucha de las mujeres tomé un marcado carécter antipatriarcal al tiempo
que apelaba a la unidad entre los/as arabes, hombres y mujeres. La conferencia puso en
evidencia las diferencias entre la realidad de las mujeres palestinas y las de sus hermanas arabes
orientales. Priorizando la propia supervivencia sobre cualquier otra cuestion, Wadi‘ah
Khartabil, una de las activistas palestinas asistentes a esta conferencia, afirmé que «mientras
que las mujeres arabes empiezan su lucha por su acceso a la vida politica, las mujeres palestinas
continuamos en la lucha por la vida en si misma”» (Badran 1994: 241). No obstante, como se
vera mas adelante, las mujeres palestinas acabaron por librar su lucha nacional junto a la lucha
por sus derechos desde diferentes frentes.

Un resultado destacable de la Conferencia de Mujeres Arabes del 1944 fue la creacion en
1945 de la Unidn de Mujeres Arabes (UMA) con sede en El Cairo, que aglutinaré las diferentes
uniones de mujeres del resto de paises drabes participantes. Curiosamente, la creacion de esta
plataforma de mujeres precedié por unos meses la creacion de la Liga Arabe. Mientras la UMA
contaba con una representacion palestina, la Liga Arabe no incluia a ningin representante
palestino por no haberse constituido Palestina como estado, tampoco se contd entre sus
delegados con ninguna mujer. La cuestion palestina tuvo un papel crucial, junto a las tensiones
con el feminismo blanco occidental hegemodnico colonial, en la constitucion y expansion de un
feminismo arabe o panarabe durante la primera mitad del siglo XX (Badran 1994: 223). Sin
embargo, la emergencia durante la década de los 50 y 60 de regimenes arabes nacionalistas
totalitarios afectaron al movimiento independiente de mujeres, que se vio atrapado entre la
represion y la cooptacion de dichos regimenes que pretendian liderar la agenda feminista.
Gamal Abdel Nasser ilegaliz6 la Union Feminista Egipcia en 1956, y ésta tuvo que trasladar su
sede al Libano donde acabd languideciendo. Paraddjicamente, los regimenes arabes
panarabistas reprimieron la pluralidad politica y la agenda feminista y nacionalista de las
mujeres, admitiendo solo asociaciones asistenciales y organizaciones de mujeres dentro de las
estructuras del régimen en Egipto, Siria e Iraq.

Volviendo a Palestina, la resistencia contra el Mandato Britanico y la inmigracion judia a
Palestina fue interrumpida por otro evento crucial: el estallido de la guerra arabe-israeli de 1948,
que generd una nueva realidad marcada por el desplazamiento y la dispersion del pueblo
palestino. Se cuestiond la creacion del Estado de Israel en la mayor parte de la Palestina
historica, asi como la destruccion y fragmentacion de las redes sociales palestinas. Esto, a su
vez, impuso nuevas demandas a las organizaciones de mujeres, obligdndolas a ampliar sus
estructuras para brindar ayuda y servicios sociales a las familias necesitadas (Gijon 2015).
Mientras la poblacion palestina se enfrentaba a las secuelas de la Nakba del 48, estallo la Guerra
de los Seis Dias en 1967, que result6 en la completa destruccion de la infraestructura politica,
econdmica y cultural, reduciendo su capacidad de supervivencia y continuidad. Esto generd una
necesidad aun mayor de solidaridad dentro del movimiento nacional, transformando el

AAM 32 (2025) 265-282



273 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

movimiento de mujeres en una extensa estructura de organizaciones benéficas que respondian
a las necesidades comunitarias (Gijon 2015).

Tras la guerra de 1967, la ocupacion israeli de Cisjordania y la Franja de Gaza, la sociedad
palestina experimentd cambios estructurales profundos que alteraron radicalmente su vida
econdmica y social. La apropiacion de tierras por parte de Israel provocd el desplazamiento del
campesinado, convirtiéndolos en mano de obra proletaria para el mercado laboral israeli, lo que
puso en peligro la estructura tradicional de las familias campesinas (Kuttab 1988). La
monopolizacion de los recursos hidricos por parte de Israel y la distorsion del mercado laboral
transformaron la economia palestina en una economia completamente subordinada. Estas
practicas ejercieron nuevas presiones sobre el movimiento de mujeres, desplazando su papel
central hacia la preservacion de la tradicion, el patrimonio nacional y la cultura como elementos
identitarios (Kuttab 1988). Este papel se volvio critico para la continuidad de las redes sociales
palestinas. Durante este mismo periodo, las mujeres también se unieron a diferentes partidos
politicos para mejorar su participacion politica e involucrarse en la resistencia (Gijon 2015). A
pesar de que estos avances dieron lugar a una nueva percepcion de la militancia femenina,
persistieron la segregacion de género y la division tradicional del trabajo, en la que los roles de
las mujeres se definian segun su sexo y se limitaban a proporcionar apoyo, aunque también
fueron objeto de critica (Kuttab 1993).

Las organizaciones propiamente de mujeres que se distinguen por su autonomia a menudo
se entrelazaban con otros movimientos mas amplios en favor del cambio social. Asi, los
movimientos nacionalistas ofrecieron oportunidades para el activismo femenino a gran escala,
reconociendo las quejas y preocupaciones de las mujeres (Basu 1995). El movimiento de
mujeres palestinas evoluciono a través de su participacion en los problemas mas amplios de la
lucha anticolonial. El proceso de resistencia contra la ocupacion también influyé en la
conciencia de clase y género, moldeando sistematicamente la agenda de las mujeres y su lucha
por sus derechos. Aunque la participacion de las mujeres palestinas en la lucha nacional se
consideraba una condicion necesaria pero no suficiente para su emancipacion, aun asi, expresan
la creencia de que, en este momento, eran dos caras de la misma moneda: se percibia un «efecto
de liberacion», como una herramienta necesaria para legitimar su activismo, proporcionandoles
un papel publico (Fleischmann 2003). Un enfoque realista para las mujeres que viven bajo la
hegemonia colonial depende de la capacidad del movimiento de mujeres para comprender la
realidad de su vida cotidiana bajo el colonialismo y, por lo tanto, para integrar las
preocupaciones y problemas nacionales con los suyos (Kuttab 1993).

3.1. Desarrollo: La democratizacion del movimiento

El periodo comprendido entre 1976 y 1981 supuso un proceso de democratizacion de la
lucha nacional. Diferentes escritoras han documentado la experiencia de organizaciones de
resistencia (Jad 2003, Kuttab 1993). Las formaciones tradicionales basadas en la clase, el
género y la afiliacion religiosa establecidas por figuras y fuerzas sociales tradicionales se
volvieron ineficaces para hacer frente a la ocupacion israeli. Una razon fue la distancia social
entre la direccion tradicional de la ¢élite y la mayoria social, y la otra fue una mala interpretacion
de una relacion dialéctica entre la liberacién nacional y social (Kuttab 2008). Las nuevas
organizaciones que surgieron movilizaron a la poblacidon palestina de diversas categorias y

AAM 32 (2025) 265-282



274 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

sectores, como la juventud, la fuerza laboral, las mujeres y el estudiantado (Kuttab 2009). Los
comités de mujeres representan al nuevo movimiento, ampliando la agenda para incluir temas
sociales ademas de los nacionales, y presentando diversas demandas como el derecho a luchar,
trabajar, ser educadas y ser representadas equitativamente en la toma de decisiones politicas
(Kuttab 1993, 2003). Aunque habia una clara conexion tedrica entre la lucha nacional y la
social, la situacion se volvidé mas dificil porque los problemas politicos y nacionales seguian
siendo la prioridad en el escenario politico palestino. La tarea de equilibrar las agendas
nacionales y sociales durante la ocupacion resulté en un proceso extremadamente complicado.
Debido a la ocupacién, los comités tuvieron que responder continuamente a situaciones de
emergencia, lo que hizo que los planes de trabajo sobre la cuestion de la igualdad de las mujeres
fueran dificiles de lograr e implementar.

La intifada de 1987 surgié como parte de un largo proceso de activismo dirigido por
organizaciones de masas que actuaban como extensiones del movimiento nacional. La creacion
de vehiculos de cambio fue influenciada por la fuerza de dicho movimiento y la cristalizacion
de la conciencia politica democratica a mediados de la década de 1970. Estos vehiculos
integraron la accion politica, social y cultural en una estrategia integral para la actividad politica
(Taraki 1991, Kuttab 1993). Estos diversos mecanismos se han convertido en herramientas
movilizadoras para organizar sectores mas extensos como estudiantes, mujeres, fuerza laboral
y profesionales en general. Estos sectores fueron los principales apoyos de la primera intifada
de 1987.

4. La ONGizacion del movimiento de mujeres palestinas pos-Oslo: Una perspectiva
neoliberal

En Palestina, la creacion de organizaciones no gubernamentales (ONG) ocurrié como una
etapa de profesionalizacion de las organizaciones ya existentes. Varios factores que surgieron
a fines de la década de 1970 y principios de la de 1980, como la faccionalizacion y los contratos
con donantes europeos, contribuyeron a la formacion temprana de ONG profesionalizadas en
Palestina (Hammami 2000).

En el contexto de la ocupacion, no habia una densa infraestructura gubernamental y
administrativa antes del establecimiento de la Autoridad Nacional Palestina (ANP) en 1994, lo
que llevo al surgimiento temprano de una infraestructura de ONG fuerte y pluralista. La
fragmentacion de la Organizacion para la Liberacion de Palestina (OLP) en las décadas de 1970
y 1980 alentd a estas organizaciones a buscar financiacion extranjera, lo que llevd a su
ONGizacion. Anteriormente, la poblacion palestina estaba organizada en torno a partidos
politicos y organizaciones de base que operaban bajo el paraguas de la OLP (Jad 2008: 4). Pero
a fines de la década de 1970, el movimiento nacional se habia dividido en grupos basados en
ideologias politicas, y la OLP habia hecho que varias fuentes de financiacion fueran accesibles
de forma selectiva para algunos de estos grupos (mujeres, estudiantes y fuerza laboral poco
organizada). Al mismo tiempo, las organizaciones buscaron oportunidades de financiamiento a
través de donantes extranjeros (Hammami 2000: 16).

La ONGizacion se bas6 en la profesionalizacion de las organizaciones, las cuales estaban
dirigidas principalmente por activistas. Este cambio fue impulsado por diversas razones, entre

AAM 32 (2025) 265-282



275 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

ellas la necesidad de personal con habilidades especializadas para mejorar su funcionamiento.
Los/as activistas también reconocieron la importancia de obtener fondos adicionales y de
involucrar a profesionales como un medio para atraer mas apoyo. De hecho, este enfoque fue
preferido por los financiadores, quienes encontraron mas facil tratar con mujeres que ya poseian
experiencia en la gestion de una organizacién de manera profesional (Jad 2008: 12).

Como resultado, aunque la financiacion extranjera liberd a los/as lideres de la dependencia
financiera de sus facciones, simultdneamente impuso nuevas restricciones. Estas restricciones
incluian la exigencia de planificacion a largo plazo, objetivos medibles y la sustitucion de los
objetivos politicos por objetivos de desarrollo. Esto llevé directamente a la despolitizacion de
las ONG y su separacion de las circunscripciones populares.

En los primeros afios de expansion, las ONG profesionalizadas se convirtieron en refugios
seguros para los cuadros insatisfechos del partido. No obstante, las facciones de izquierda
rechazan el uso de las ONG como alternativa politica a la futura Autoridad Nacional Palestina
(ANP). Unos anos después, en 1998, este fendmeno evoluciond: la mayoria de las personas
creian que las organizaciones no podian sustituir a los partidos politicos. Esto reflej6 un
creciente reconocimiento de las limitaciones de las organizaciones para representar a las bases
(Hammami 2000).

La militarizacion de la primera intifada también llevo a las organizaciones movilizadoras
a separarse de esas circunscripciones. Los acontecimientos de la primera intifada impulsaron
ain mas la profesionalizacion de las organizaciones, motivada por la necesidad de acceder a
mayores fondos debido a la falta de recursos propios. Ademas, la represion israeli y el cierre de
numerosas instituciones palestinas llevaron a que las ONG se consolidaran como espacios
relativamente mas seguros para operar. La firma de los Acuerdos de Oslo dio lugar a un
aumento dramatico de las donaciones extranjeras (Bornstein 2009: 183), lo que llevo a la
proliferacion de ONG de mujeres profesionalizadas y al declive de las organizaciones de
mujeres mas antiguas (Jad 2008: 12). A pesar de estos factores, la ONGizacion del movimiento
feminista en Palestina ha producido efectos similares en otros movimientos sociales (Mojab
2009).

Después de los Acuerdos de Oslo en 1993, el establecimiento de la ANP y el flujo de ayuda
internacional, las ONG se convirtieron en el principal vehiculo del activismo de las mujeres.
También se profesionaliz6 atin mas el movimiento, concentrando el poder en grupos de élite de
administradores responsables ante donantes extranjeros, en lugar de grupos de base (Jad 2008).
El proceso de ONGizacion implicod la incorporacion de marcos neoliberales, privilegiando
enfoques incrementales y pragmaticos del cambio social. Las mujeres palestinas siempre habian
estado en la vanguardia de la lucha de liberacion nacional con sus acciones vinculadas a
movimientos nacionalistas mas amplios de principios del siglo XX. Sin embargo, los Acuerdos
de Oslo fueron un punto de inflexion que llevo a los movimientos de mujeres a operar de manera
mucho mas pronunciada dentro de un marco dominado por las ONG. Este cambio introdujo
una especie de acomodacion a las normas y practicas globales, a expensas de algunos de los
objetivos revolucionarios originales del movimiento (Kuttab 2008).

AAM 32 (2025) 265-282



276 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

Simultaneamente, la idea de sumiid, o firmeza, se volvié central en la lucha palestina, como
un medio para afirmar la identidad y la existencia frente a la continua opresion. Historicamente,
sumiid tiene una genealogia en la resistencia colectiva (Hanafi 2021), pero la l6gica neoliberal
ha reformulado con frecuencia esta resiliencia como un esfuerzo estrechamente individualista
que se centra en la autonomia individual en lugar de la accion colectiva. Como resultado,
muchas mujeres han asumido el sumiid de una manera que incluye una respuesta a los desafios
inmediatos, asi como una adaptacion al contexto neoliberal, con estrategias individuales que se
ajustan inadvertidamente a los mandatos del mercado (Kayali 2024). Como resultado, la
poblacion en general comenzd a perder confianza en las organizaciones porque las veian
distanciadas de lo que la mayoria sufre a diario (Hammami 2000). Por lo tanto, la consecuencia
de esta ONGizacion fue doble: ofrecio algunos recursos y visibilidad a los problemas de las
mujeres, pero también redujo la lucha colectiva contra la ocupacion y la opresion. La
transformacion de la solidaridad en colaboracién con actores internacionales significo que la
esencia de la resistencia a menudo fue reemplazada por un enfoque en la prestacion de servicios

que dejo de lado la capacidad transformadora del movimiento de mujeres palestinas (Kuttab
2008).

Islah Jad (2008) argumenta que la l6gica de proyecto establecida por la ONG distorsiond
el activismo en esfuerzos a corto plazo y centrados en las agencias de donantes, la consolidacion
de la pazy la resolucion de conflictos, en lugar de en actividades feministas-nacionalistas a mas
largo plazo. Fragment6 un movimiento, reemplazando los objetivos amplios basados en la
comunidad por otros impulsados por dichas agencias. La ONGizacion ayudo a crear un enfoque
neoliberal que enfatizaba el empoderamiento individual y la medicion de los resultados,
dejando de lado las formas colectivas de organizacion y la capacidad de movilizacion colectiva.
Esta transformacion resultdé en la desmovilizacién del movimiento de mujeres, ya que las
estructuras de las ONG dedicaron mayor importancia a la rendicion de cuentas ascendente a
los/as financiadores que al compromiso horizontal con la comunidad. Debido a la dependencia
de la ayuda extranjera, la durabilidad y la potencia politica del movimiento disminuyeron, y su
capacidad para resistir la ocupacion y alentar el cambio sistémico se erosiond. Este giro apunta
a como los enfoques neoliberales y profesionalizados pueden neutralizar los espacios de trabajo
activista, renovando los movimientos activistas para que se ajusten mejor a estas agendas
externas, a menudo despolitizadas (Jad 2008). Hammami (2000) critica alin mas esta
transformacion argumentando que muchas ONG redujeron su enfoque como resultado del
marco neoliberal que enfatizaba la eficiencia y la rendicion de cuentas. Estas organizaciones se
centraron mas en la prestacion de servicios que en el contexto sociopolitico mas amplio que
impregna la vida de las mujeres bajo ocupacion. Esta fragmentacion del movimiento diluy6 el
marco politico del activismo, atrofiando un enfoque de defensa propio y unificado. Ademas, la
competencia por el financiamiento internacional gener6 con frecuencia un entorno que obligaba
a las organizaciones pequenas y de base a competir para adaptarse y cumplir con las
expectativas de las ONG mas grandes, lo que resultd en una falta de diversidad en el
movimiento en cuanto a estrategias y voces.

No obstante, sobre los 2000, se empieza a dar un mayor reconocimiento de la necesidad
de cerrar la brecha entre los marcos formales de las ONG y el activismo de base. Los intentos
recientes de algunas organizaciones de reconectarse con iniciativas comunitarias pueden
reactivar la promocién de los derechos humanos y la igualdad de género como parte de la lucha

AAM 32 (2025) 265-282



277 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

palestina por la liberacion (Hammami 2000). Igualmente, Abu-Lughod (2013) apunta a que las
ONG vy sus programas de entrenamiento despolitizado podrian llegar a conectar con dicho
activismo, debido al contexto especifico de Palestina en donde es imposible escapar a la
realidad cotidiana de la ocupacion.

5. «<;No Somos ONG!”: Estudio Etnografico en la Union de Mujeres Arabes - Beit Sahour

En el marco de este problema, se llevd a cabo un trabajo etnografico en la Union de
Mujeres Arabes en Beit Sahour®, una organizacion que ha resistido la presion de la
ONGizacion al mantener una estructura profundamente politica y vinculada a su comunidad.
Este estudio buscé captar las estrategias que emplean para preservar su mision nacionalista y
feminista, en un contexto marcado por las dindmicas neoliberales que afectan al movimiento de
mujeres en Palestina.

Desde su fundacion en 1956, la organizacion no solo ha trabajado por el empoderamiento
de las mujeres, sino que también ha desempefiado un papel fundamental como base politica
durante la primera intifada (1987-1993). En ese periodo, la organizacion se consolidé como un
espacio clave para las mujeres activistas, quienes lideraron iniciativas comunitarias y
participaron activamente en el movimiento de resistencia nacional. A través de sus redes,
movilizd a mujeres para organizar comités populares, apoyar a las familias afectadas por la
ocupacion y fortalecer la cohesion social. El comité administrativo de la Union, elegido
democraticamente cada cuatro afios, sigue representando las agendas politicas de los partidos
locales, manteniendo al mismo tiempo su compromiso con la resistencia nacional y feminista.

La organizacion tiene varios objetivos clave. Entre ellos se encuentran fortalecer el papel
de las mujeres en las esferas sociales y politicas para que puedan influir en la toma de
decisiones, mejorar su salud y educacion, y empoderarlas econdmicamente para que puedan
sostener a sus familias. Ademas, la Union se compromete a integrar a los jovenes y adultos con
discapacidades en la sociedad mediante la provision de formacion vocacional y apoyo
psicosocial.

Para alcanzar estos objetivos, la organizacion ofrece una variedad de programas y
servicios. Para las madres trabajadoras, gestiona una guarderia que atiende a mas de 100 nifios
entre los 3 meses y los 3 afos. También opera el Centro Al-Basmah, que atiende a 33 jovenes
con discapacidad mediante actividades vocacionales como reciclaje de papel, artesania en
madera de olivo, tejido, jardineria y teatro. Para empoderar econdémicamente a mujeres
vulnerables, la Cocina de la Unioén ofrece trabajo a 10 mujeres que producen comidas y
alimentos procesados para el mercado local, ademas de ofrecer formacion culinaria.

Mas alla de los servicios directos, la Union organiza actividades comunitarias, incluidas
sesiones de concienciacion, chequeos médicos y programas recreativos dirigidos a abordar las
necesidades sociales y de salud de las mujeres. También genera ingresos a través del alquiler
de espacios como su jardin al aire libre, el motel y un salén multiusos, que reciben tanto a
visitantes locales como internacionales.

(3) La Unién de Mujeres Arabes en Beit Sahour es independiente de la Unién de Mujeres Arabes que surgi6 en
1921 en Jerusalén y la Union que surgi6 en 1944 en El Cairo. Pagina web: https://womenunion.ps/.

AAM 32 (2025) 265-282


https://womenunion.ps/

278 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

La Unidn de Mujeres Arabes en Beit Sahour ha desempefiado un papel fundamental en el
empoderamiento de las mujeres, la mejora de los medios de vida de las familias y la promocion
de la inclusion de las personas con discapacidades en la sociedad. Su enfoque integral aborda
las necesidades multifacéticas de sus beneficiarios, contribuyendo a la realizacion de una
comunidad mas equitativa e inclusiva.

El trabajo etnografico™® permitié observar como la Unién rechaza el modelo de las ONG,
priorizando el fortalecimiento comunitario desde adentro. Durante reuniones con el comité
administrativo, se enfatizo su autosuficiencia econdémica, lograda mediante proyectos propios
que financian tanto las operaciones como los salarios, sin recurrir a financiacion extranjera. Una
ex-activista que desempefid un papel destacado durante la primera intifada expreso
enfaticamente: «No somos ONG». Otra miembro sefial6: «Nos ponen muchas condiciones que
limitan nuestro activismo colectivo dentro de la sociedad, y eso va contra nuestros valoresy.
Aunque la Unioén no lleva a cabo actividades politicas directas, su autonomia financiera y su
relacion con los partidos politicos locales son indicadores claros de una agenda politizada que
la diferencia de los modelos de ONG orientados a proyectos despolitizados®.

Las dinamicas observadas reflejan un entendimiento profundo de las necesidades locales.
Una participante afiadid: «Siempre hemos dependido del apoyo del pueblo en Beit Sahour y de
los esfuerzos de las mujeres que fundaron esta organizacion, muchas de ellas voluntarias». Esta
independencia ha permitido a la Union mantenerse fiel a sus principios, funcionando como un
espacio colectivo donde las luchas de género y las nacionales se entienden como
intrinsecamente conectadas.

El enfoque de la Unién de Mujeres Arabes combina programas de empoderamiento
individual con la construccion de redes sociales que refuerzan la resiliencia frente a la
ocupacion. Este compromiso con su comunidad y su autonomia garantiza que su labor siga
siendo relevante tanto para la resistencia como para el avance del feminismo. La experiencia
de la Unidn demuestra que es posible construir modelos alternativos de resistencia que prioricen
las necesidades locales y preserven la conexion con las bases, reafirmando la importancia de
las organizaciones de base en la lucha por la justicia y la liberacion.

6. Conclusiones

El movimiento de liberacion liderado por mujeres, junto a la ANP y los partidos politicos,
sucumbieron a la reestructuracion neoliberal de los Acuerdos de Oslo. La ONGizacion del
movimiento nacional de mujeres es un resultado de este proceso. Inicialmente, la creacion de
la ANP tuvo por objetivo el ejercicio del poder politico, sin embargo, su limitada autonomia
permitié una nueva forma de colonizaciéon neoliberal. En su representacion mas clara,
constituye un sistema de apartheid: una exclusion de una economia nacional y una entrada,
aunque débil, a la economia de mercado competitiva, mientras se mantienen las estructuras de

(4) La observacion etnografica se llevd a cabo durante un mes, centrada en reuniones administrativas y
actividades cotidianas realizadas dentro de la organizacion.

(5) La ausencia de financiacion extranjera condicional y la influencia de los partidos politicos locales en las
elecciones del comité administrativo constituyen practicas politizadas que refuerzan la autonomia y los
valores nacionales de la Union.

AAM 32 (2025) 265-282



279 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

opresion y exclusion colonial. Como se ha argumentado a lo largo del texto, la reestructuracion
neoliberal del movimiento de mujeres ha reducido en gran medida su propia soberania y lo ha
conducido a una progresiva subordinacion a las dinamicas neoliberales, la ONGizacion del
activismo y a una pérdida significativa de su autonomia politica y estratégica.

En este contexto, la ONGizacion aparece como un sintoma de un problema més profundo:
la imposibilidad de alcanzar soberania politica dentro de un marco neoliberal y colonial. La
logica de los proyectos a corto plazo, con su énfasis en resultados medibles y agendas dictadas
por donantes externos, ha fragmentado al movimiento y debilitado su conexién con las bases
comunitarias. Como resultado, el movimiento de mujeres ha visto erosionado su capacidad para
articular una resistencia colectiva que integre género y nacion como pilares inseparables.

Ante esta encrucijada, emergen tres posibles caminos para el movimiento de mujeres
palestinas. El primero es continuar por la senda de la ONGizacion, aceptando la cooptacion y
la despolitizaciéon como parte del marco actual. El segundo implica reformar las estructuras
existentes, buscando recuperar cierta autonomia y agencia dentro de un modelo que sigue
siendo intrinsecamente neoliberal. El tercer camino, mas radical, demanda una desvinculacion
completa de las dindmicas impuestas por los Acuerdos de Oslo y un retorno a los principios
fundacionales de la lucha nacional. Este enfoque requiere descolonizar las instituciones y la
mentalidad construidas en las tltimas tres décadas, reconstruyendo el movimiento desde un
lugar de resistencia autobnoma.

La experiencia de la Unién de Mujeres Arabes en Beit Sahour demuestra que este tercer
camino, aunque desafiante, es el Unico que puede devolver la soberania al movimiento y
revitalizar su capacidad transformadora. Las actividades de la asociacion ponen de relieve la
importancia de sostener el tejido comunitario, basico para resistir la ocupacion, a través del
agenciamiento de las mujeres. Mas alld de Palestina, esta lucha también ofrece lecciones
importantes para otros movimientos sociales regionales y globales que enfrentan procesos de
cooptacion neoliberal. Al resistir estas dinamicas, el movimiento de mujeres palestinas reafirma
que la lucha por la justicia y la liberacion requiere mantener la autonomia, priorizar las
conexiones comunitarias y rechazar los marcos que despolitizan la resistencia.

Para validar la solidez del «tercer camino» de desvinculacion propuesto en este trabajo,
futuras investigaciones deberian emprender un estudio etnografico comparativo en
profundidad. Este analisis confrontaria el modelo alternativo de base de la UMA de Beit Sahour
—caracterizado por su autonomia financiera, la politizacion de su agenda y el rechazo a la
ONGizacion— con organizaciones que si han sucumbido a este proceso tras los Acuerdos de
Oslo. Una comparacion de este tipo permitiria evaluar de forma sistematica la despolitizacion
del activismo y la pérdida de soberania politica derivadas de la dependencia de donantes
externos, profundizando asi en los efectos de las dindmicas neoliberales sobre el movimiento
de mujeres palestinas. Asimismo, resultaria pertinente mapear y documentar otras
organizaciones de base en distintos territorios palestinos ocupados, analizando sus estrategias
de autosuficiencia econdémica y su capacidad de agencia para reinterpretar la resiliencia
comunitaria (sumiid) como resistencia colectiva, frente a su reformulacion individualista
impuesta por la 16gica neoliberal. En sintesis, estas lineas futuras contribuirian a fortalecer la
comprension de como el movimiento de mujeres palestinas puede “narrar la nacion” en sus

AAM 32 (2025) 265-282



280 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

propios términos, manteniendo entrelazadas las luchas de género y liberacion nacional frente a
la ocupacion.

7. Bibliografia

ANTHIAS, Floya & YUVAL DAVIS, Nira (eds.) (1989): Woman-nation-state, Londres: Palgrave
Macmillan.

ABU-LUGHOD, Lila (2013): Do Muslim women need saving?, Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press.

BADRAN, Margot (1994): Feminists, Islam, and Nation: Gender and the Making of Modern
Egypt, Princeton: Princeton University Press.

BAsU, Amrita (ed.) (1995): The challenge of local feminisms: Women’s movements in global
perspective, Londres: Routledge.

BHABHA, Homi K. (ed.) (1990): Nation and Narration, Nueva York: Routledge. DOI
https://doi.org/10.4324/9780203823064.

BHABHA, Homi K. (1994): The Location of Culture, Nueva York: Routledge. DOI https://
doi.org /10.4324/9780203820551.

COLLINS, Hill P. (2012): «Rasgos distintivos del pensamiento feminista negro», Feminismos
negros. Una antologia, Madrid: Traficantes de suefios, pp. 99-131.

COMBAHEE RIVER COLLECTIVE (1988): «Una declaracion feminista negra», Este puente, mi
espalda. Voces tercermundistas en los Estados Unidos, San Francisco: Ism Press, pp. 172-
184.

DaBASHI, Hamid (2009): Post-Orientalism: Knowledge and Power in a Time of Terror, Nueva
York: Routledge. DOI https://doi.org/10.4324/9781315127088.

DABASHI, Hamid (2012): The Arab Spring: The End of Postcolonialism, Londres y Nueva Y ork:
Zed Books.

DABASHI, Hamid (2024): «Gracias a Gaza, la filosofia europea ha evidenciado su falta de ética:
desde el nazismo de Heidegger hasta el sionismo de Habermas, el sufrimiento del ‘otro’ es
lo de menos», Contexto y Accion, n° 304, [en linea],. Disponible en:
https://ctxt.es/es/20240101/Firmas/45328/gaza-europa-filosofos-habermas-hipocresia-
deshumanizacion-israel-sionismo-hamid-dabashi.htm. [consultado el 28/11/2024].

ENLOE, Cynthia (1989): Bananas, beaches, bases: making feminist sense of international
politics, Londres: Pandora.

FLEISCHMANN, Ellen (2003): The nation and its «new» women: The Palestinian women’s
movement, 1920-1948, Berkeley: University of California Press.

GION, Mar (2015): «El movimiento de mujeres palestino: “Renacimiento”, Auge y Ocaso,
Historia del movimiento de mujeres en Palestina, Tafalla: Txalaparta, pp. 93 - 105.

GOUDAR, Natasha (2010): Third world feminist perspectives on development, NGOs, the de-
politicization of Palestinian women’s movements and learning in struggle (Master’s
thesis), Edmenton: Faculty of Graduate Studies and Research, University of Alberta.

HaMMAMI, Reema (2000): «Palestinian NGOs since Oslo: From NGO politics to social
movements? », Middle East Report, n° 214, pp.16-48.

HANAFI, Sari & TABAR, Linda (2005): The Emergence of a Palestinian Globalized Elite:
Donors, International Organizations and Local NGOs, Jerusalem: Institute of Jerusalem
Studies.

AAM 32 (2025) 265-282


https://doi.org/10.4324/9780203823064
https://doi.org/10.4324/9781315127088
https://ctxt.es/es/20240101/Firmas/45328/gaza-europa-filosofos-habermas-hipocresia-deshumanizacion-israel-sionismo-hamid-dabashi.htm
https://ctxt.es/es/20240101/Firmas/45328/gaza-europa-filosofos-habermas-hipocresia-deshumanizacion-israel-sionismo-hamid-dabashi.htm

281 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACION

HANAFI, Sari (2021): Everyday resilience as resistance: Palestinian women practicing sumud,
Oxford: Oxford University Press.

HASssO, Frances S. (1998): «The “women’s front”: nationalism, feminism, and modernity in
Palestine», Gender and Society, n° 12 (4), pp. 441-465.

HERNANDEZ, Rosalva A. (2003): «Posmodernismos y Feminismos: Dialogos, Coincidencias y
Resistenciasy, Desacatos, n° 13, pp. 107-121.

HERR, Ranjoo Seodu (2003): «The Possibility of Nationalist Feminism», Hypatia: A Journal of
Feminist Philosophy, n° 18 (3), pp. 135-160. DOI https://doi.org/10.1111/ j.1527-
2001.2003.tb00825.x.

JABRI, Mohammed ‘Abed al- [Yabirf, Muhammad ‘Abid al-] (1982): Al-jitab al-‘arabi al-
mu‘asir, Beirut: Markaz Dirasat al-Wihda al-*Arabiyya.

JAD, Islah (2003): «The ‘NGOization’ of the Arab Women’s Movementsy», A/-Raida Journal,
n° 100, pp. 38-47.

JAD, Islah (2004): «The NGO-isation of Arab women’s movementy, IDS Bulletin, n° 25 (4), pp.
34-42.

JAD, Islah (2008): « The NGOs: Between buzzwords and social movements », Development in
Practice, n. 18 (1), pp. 4-12.

JAD, Islah (2019): «Palestine: Gender in an Imagined Fragmented Sovereignty», Gender,
Governance and Islam, Edimburgo: Edinburgh University Press, pp. 120-144.

JAYAWARDENA, Kumari (1986): Feminism and nationalism in the third world, Londres: Zed
Publishers.

KANDIYOTO, Deniz (1991): «Identity and its discontents: Women and the nation», Millennium:
Journal of International Studies, n. 20 (3), pp. 429-443.

KANDIYOTO, Deniz (2007): «Between the Hammer and the Anvil: Post-Conflict
Reconstruction, Islam and Women’s Rights», Third World Quarterly, n® 28 (3), pp. 503-
517. DOI http://www.jstor.org/stable/20454943.

KAPLAN, Caren & ALARCON, Norma & MOALLEM, Minoo (1999): Between Woman and Nation:
Nationalisms, Transnational Feminisms, and the State, Durham y Londres: Duke
University Press.

KAYALL Liyana (2024): «Transformative incrementalism: Palestinian women’s strategies of
resistance and resilience amid gendered insecurity and neoliberal co-optation», Security
Dialogue, n° 0 (00), pp. 1-19. DOI https://journals.sagepub.com /doi/10.1177/09670106
241226653.

KEMOU, Athina & AzZAOLA, Barbara (2009): «El Egipto contemporaneo, entre reformas y
continuidad», Poder y regimenes en el mundo drabe contemporaneo, Barcelona:
Fundacion CIDOB, pp. 181-216.

KUTTAB, FEileen (1988): «The Palestinian Women’s Movement: From Resistance and Liberation to
Accommodation and Globalization», Vents d’Est, Vents d’Ouest, ed. Christine Verschuur,
Graduate Institute Publications, 2009, https://doi.org/10.4000/books.iheid.6310.

KUTTAB, Eileen (1993): «Palestinian women in the workforce: A step towards liberation,
Women and work in the Middle East, Nueva York: Zed Books, pp. 25-46

KUTTAB, Eileen (2003): «Resumen del informe sobre el impacto de la violencia politica en las
mujeres palestinasy», Revista de Estudios de la Mujer, n° 1, pp. 1-12.

KuTtTAB, Eileen (2008): «Palestinian women’s organizations: Global cooption and local
contradiction», Dinamicas Culturales, n ° 20 (2), pp. 99-117.

AAM 32 (2025) 265-282


https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2003.tb00825.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2003.tb00825.x
http://www.jstor.org/stable/20454943
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/09670106241226653
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/09670106241226653
https://doi.org/10.4000/books.iheid.6310

282 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA

KUTTAB, Eileen (2016): «Feminist Concepts in the Context of National and Political Alienation
Post-Oslo: The Palestinian Case», Instituto de Estudios de la Mujer, Universidad de
Birzeit.

LOPEZ ARIAS, Lucia (ed.) (2010): Palestina en el marco de la globalizacion neoliberal, Madrid:
Atrapasuefios.

MEDINA MARTIN, Rocio (2014): «Mujeres saharauis, colonialidad del género y nacionalismos:
un acercamiento a partir de los feminismos decoloniales». Relaciones Internacionales, n°
27, pp. 13-34.

MUARES, Laura & RAMIREZ, Angeles (2023). «La vida social de las politicas de género y sus
luchas: un panorama desde el mundo arabey», Dindmicas de protestas en el mundo drabe:
desafiando a los regimenes autoritarios, Granada: Editorial Universidad de Granada, pp.
87-124.

MOHANTY, Chandra Talpade (1988): «Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial
discourses», Feminist Review, n° 30, pp. 61-88.

MoJaB, Shahrzad (2009): «‘Post-war reconstruction’, imperialism and Kurdish women’s
ONGs», Women and war in the Middle East: transnational perspectives, Londres: Zed
Publishers, pp. 99-128.

NARAYAN, Uma (1997): Dislocating cultures: Identities, traditions, and third world feminism,
Nueva York: Routledge. DOI https://doi.org/10.4324/9780203707487.

PAPPE, Ilan (2007 [2004]): Historia de la Palestina moderna: un territorio, dos pueblos,
Madrid: Akal.

PAPPE, Ilan (2014): The Modern Middle East, Nueva York: Routledge.

RAMIREZ, Angeles & MIJARES, Laura (2021): «Feminismos populares en el Norte de Africa: las
movilizaciones de mujeres y la Primavera Arabe en Marruecos», Revista de Estudios
Internacionales Mediterraneos, n° 31, pp. 7-24. https://doi.org/10.15366/reim2021.31.001.

SAID, Edward W. (2014 [1997]): Orientalismo, Barcelona: Debolsillo.

SUAREZ, Liliana & HERNANDEZ, Rosalva A. (eds.) (2004): Descolonizando el Feminismo.
Teorias y Prdcticas desde los Margenes, Madrid: Cétedra.

TARAKI, Lisa (1991): The development of political consciousness among Palestinians in the
occupied territories, 1967-1987, Journal of Palestine Studies, n° 20 (4), pp. 62-74.

AAM 32 (2025) 265-282


https://doi.org/10.4324/9780203707487
https://doi.org/10.15366/reim2021.31.001

