
AAM 32 (2025) 47-72 

 

 

 

 

 

NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES 

RESEAUX SOCIAUX 

 

NUEVA PRÁCTICA DEL ÁRABE MARROQUÍ EN LAS REDES 

SOCIALES 

 

NEW PRACTICE OF MOROCCAN ARABIC ON SOCIAL NETWORKS 

 

شبكات التواصل الاجتماعي   على  للدارجة المغربيةممارسة جديدة    
 

 

Asmae El Hachimi 

École Riad Toulal 
 

 

Recibido: 19/03/2025  Aceptado: 14/10/2025 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 47-72 

 

Resumen: Las redes sociales han revolucionado la forma en que las personas socializan, se comunican e 

intercambian información. Ahora constituyen plataformas privilegiadas de socialización, entretenimiento e 

intercambio. Para los jóvenes marroquíes en particular, las redes sociales son una plataforma donde se borran 

hábilmente las fronteras geográficas y sociales. También les permiten conectarse con personas que antes eran 

inaccesibles. También constituyen un cruce de caminos culturales y lingüísticos, donde las lenguas y los códigos 

de comunicación se cruzan y mezclan. 

Los jóvenes marroquíes utilizan varios idiomas para comunicarse en Internet, por ejemplo árabe, amazige, francés, 

inglés, español, etc., según la situación y los interlocutores. El darija, o árabe marroquí, sigue dominando el diálogo 

diario. También han surgido nuevos estilos de escritura, nacidos de Internet y el uso de emojis, que innovan la 

forma en que nos comunicamos. 

Para este estudio, se creó un corpus a partir de capturas de pantalla de conversaciones de usuarios de Facebook. 

Luego, este contenido se analizó para identificar tendencias en el uso del lenguaje y los estilos de comunicación. 

Este proceso implica una interpretación cualitativa de las interacciones y una categorización de diferentes usos del 

lenguaje. Entonces, ¿cómo hacen los jóvenes marroquíes la transición entre diferentes lenguas y modos de 

expresión en las redes sociales, y cuáles son las nuevas formas escriturales observadas en el corpus recopilado? 

Palabras clave: árabe marroquí, redes sociales, comunicación online, lenguas y diversidad lingüística, nuevas 

formas escriturales. 

 

Résumé : Les réseaux sociaux ont révolutionné la façon dont les individus socialisent, communiquent et échangent 

des informations. Ils constituent désormais des plateformes privilégiées de socialisation, de divertissement et 

d’échange. Pour les jeunes Marocains en particulier, les réseaux sociaux sont une plateforme où les frontières 

géographiques et sociales s’effacent habilement. Ils leur permettent également d’entrer en contact avec des 

 
 Email: asmahachimi01@gmail.com ORCID: 0000-0001-9905-0283 

mailto:asmahachimi01@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9905-0283


48 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

personnes auparavant inaccessibles. Ils constituent également un carrefour culturel et linguistique, où les langues 

et les codes de communication se croisent et se mélangent. 

Les jeunes Marocains utilisent diverses langues pour communiquer sur Internet, par exemple l’arabe, l’amazigh, 

le français, l’anglais, l’espagnol, etc., selon la situation et les interlocuteurs. Le darija, ou arabe marocain, continue 

de dominer le dialogue quotidien. De nouveaux styles d’écriture, nés d’Internet et de l’utilisation des émojis, ont 

également émergé, innovant notre façon de communiquer. 

Pour cette étude, un corpus a été créé à partir de captures d’écran de conversations d’utilisateurs de Facebook. Ce 

contenu a ensuite été analysé afin d’identifier les tendances en matière d’utilisation du langage et de styles de 

communication. Ce processus implique une interprétation qualitative des interactions et une catégorisation des 

différents usages du langage. Alors, comment les jeunes Marocains opèrent-ils la transition entre différentes 

langues et modes d’expression sur les réseaux sociaux, et quelles sont les nouvelles formes scripturales observées 

dans le corpus collecté ? 

Mots clés : L’arabe marocain, réseaux sociaux, communication en ligne, langues et diversité linguistique, 

nouvelles formes scripturales. 

 

Abstract: Social media has revolutionized the way individuals socialize, communicate, and exchange information. 

They now constitute preferred platforms for socializing, entertainment, and exchange. For young Moroccans in 

particular, social media is a platform where geographical and social boundaries are skilfully erased. It also allows 

them to connect with previously inaccessible people. It also constitutes a cultural and linguistic crossroads, where 

languages and communication codes intersect and blend. 

Young Moroccans use a variety of languages to communicate online, including Arabic, Amazigh, French, English, 

Spanish, and others, depending on the situation and the audience. Darija, or Moroccan Arabic, continues to 

dominate daily dialogue. New writing styles, born from the internet and the use of emojis, have also emerged, 

innovating the way we communicate. 

For this study, a corpus was created from screenshots of Facebook user conversations. This content was then 

analyzed to identify trends in language use and communication styles. This process involves a qualitative 

interpretation of interactions and a categorization of different language uses. So, how do young Moroccans 

transition between different languages and modes of expression on social media, and what new script forms are 

observed in the collected corpus? 

Keywords: Moroccan Arabic, social media, online communication, languages and linguistic diversity, new script 

forms. 

 

وفي السياق المغربي،  .  تحولاا جذريًا في أنماط التفاعل والتواصل بين الأفراد، خاصة في أوساط الشبابلقد أحدثت وسائل التواصل الاجتماعي  .ملخص
ا يتجاوز الحدود الجغرافية والاجتماعية، حيث أضحى الشباب يستخدمونها ليس فقط للتواصل   والترفيه، باتت هذه الوسائط الرقمية تشكّل فضاءا مفتوحا

 .حيث تتقاطع وتختلط اللغات ورموز التواصل بل أيضاا كمنصات للتعبير عن الذات، والانخراط في نقاشات ثقافية ولغوية متعدّدة 
مدعومة بأرقام ترمز إلى  تعُد الدارجة المغربية العمود الفقري لهذا التفاعل اللغوي، حيث تهيمن على المحادثات اليومية، وغالباا ما تُكتب بالحروف اللاتينية  

بشكل   رف الحاء(. كما برزت ظاهرة التناوب اللغويى حلدلالة علل  «  7  »للدلالة على حرف العين، و  «  3  »   فمثلا يستعمل الرقمأصوات عربية )
 والمحاور. واضح، حيث ينتقل الشباب بسلاسة بين الدارجة، العربية الفصحى، الأمازيغية، الفرنسية، الإنجليزية، وأحيانًا الإسبانية، بحسب السياق 

ام اللغة تعتمد هذه الدراسة على تحليل نوعي لمجموعة من لقطات الشاشة لمحادثات عبر منصة فيسبوك، بهدف رصد وتحليل الاتجاهات السائدة في استخد
النتائج عن ممارسات لغوية معقدة ومتعددة المستويًت، تتسم بمرونة كبيرة   في الانتقال بين وأساليب التعبير الكتابي لدى الشباب المغاربة. وقد كشفت 

فشبكات التواصل الاجتماعي، بالنسبة للشباب المغاربة، ليست فقط وسيلة للتواصل، بل منصة لإعادة مبتكرة.   اللغات وتوظيف أساليب تعبيرية جديدة
 . تشكيل اللغة، والتعبير عن الذات، وبناء الهويًت المتعددة في عالم رقمي متسارع

ابية الجديدة التي  إذاا، كيف يقوم الشباب المغاربة بالانتقال بين اللغات المختلفة وأساليب التعبير على شبكات التواصل الاجتماعي، وما هي الأشكال الكت
 ؟ دروسةالم العينةلوحظت في 

 .الأشكال الكتابية الجديدة، التواصل الرقمي ،الدارجة المغربية، التناوب اللغوي، شبكات التواصل الاجتماعي: المفتاحية الكلمات
 
 

Introduction 

Les réseaux sociaux ont changé radicalement les modes de communication, d’interaction 

et de socialisation, en particulier parmi les nouvelles générations qui ont grandi avec le 

numérique. Actuellement, ce sont des plateformes dynamiques qui constituent un carrefour 

d’expression individuelle, des débats collectifs, d’humour, d’activisme et de la créativité. Dans 

le contexte marocain, ces plateformes numériques ne sont pas seulement des espaces d’échange, 

mais aussi de véritables laboratoires linguistiques et culturels où se croisent des influences 

métissées. Facebook, Instagram, WhatsApp, TikTok et X (anciennement Twitter) deviennent 



49 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

ainsi des laboratoires où les jeunes construisent de nouvelles appartenances linguistiques et 

identitaires. 

 

Au Maroc, où la société est socialement et historiquement multilingue, les médias sociaux 

reflètent également cette complexité linguistique. Les jeunes utilisateurs des médias sociaux 

jonglent continuellement entre un large éventail de langues : l’arabe marocain (darija), langue 

de la vie quotidienne ; le français, langue de l’école et de l’État ; l’anglais, de plus en plus 

valorisé dans les contextes techniques et culturels ; et parfois l’espagnol, notamment dans le 

nord. Cette alternance de codes est devenue la norme dans la communication informelle sur 

Internet. L’alternance codique peut faciliter une communication fluide et expressive, mais aussi 

une stratégie identitaire, où la variation linguistique devient l’expression d’attitudes, 

d’appartenances sociales ou de positions culturelles. 

 

À cet égard, les jeunes marocains élaborent de nouvelles manières d’écrire en réponse à 

l’environnement numérique. La transcription de la darija en alphabet latin, l’écriture de certains 

sons arabes avec des chiffres (par exemple, « 3 » au lieu de « ع » ou « 7 » au lieu de « ح »), 

l’utilisation d’émojis pour exprimer des émotions ou souligner le ton du message, ainsi que les 

abréviations et les mèmes, témoignent de la créativité linguistique déployée dans ces contextes. 

Ce sont ces habitudes qui sont à l’origine du changement linguistique, mais aussi de la création 

d’une nouvelle grammaire sociale numérique marocaine chez les jeunes Marocains. 

 

Face à ces changements, plusieurs questions méritent d’être explorées : comment les jeunes 

Marocains mélangent-ils langues et modes d’expression sur les réseaux sociaux ? Quelles sont 

les implications de cette fluidité linguistique, et comment le mélange des langues, les signes 

picturaux et les écritures hybrides influencent-ils la manière dont ces jeunes se perçoivent, 

s’expriment et se positionnent par rapport à leurs interlocuteurs ? Autrement dit, quelles sont 

les possibilités de relier ces modes de langage aux identités sociales, culturelles ou 

générationnelles en ligne qui se créent ? 

 

Cette étude vise à apporter des éléments de réponse à ces questions en analysant un corpus 

de discussions sur Facebook, l’une des plateformes les plus utilisées au Maroc. Ce faisant, elle 

vise à éclairer les schémas linguistiques dominants, les formes d’innovation linguistique et les 

dynamiques identitaires à l’œuvre au sein de la communauté virtuelle marocaine. L’objectif est 

de mieux comprendre comment les jeunes Marocains utilisent les ressources numériques pour 

innover linguistiquement, réaffirmer leur identité et inventer de nouvelles formes de 

socialisation dans un monde de plus en plus interconnecté. 

 

 

Du parler quotidien à l’expression numérique 

L’utilisation créative et répandue de la darija sur les réseaux sociaux contribue aujourd’hui 

à la lente renaissance de cette langue, autrefois reléguée aux marges des institutions. Utilisée 

excessivement à oral, moins à l’écrit, à la création de savoirs ou l’expression officielle, la darija 

a longtemps été exclue de l’éducation, des médias publics et de l’administration. Mais la 

création de nouveaux espaces d’expression virtuelle a contribué à réaffirmer la valeur sociale 

et symbolique de cette langue vernaculaire. 

 

L’élément le plus significatif de ce processus de revitalisation est peut-être l’apparition de 

la darija écrite sur Internet. En s’appuyant sur l’alphabet latin et des chiffres afin de représenter 

phonétiquement certains sons, les jeunes Marocains ont créé un système d’écriture lisible, 

fonctionnel et commun. Ce passage à l’écrit, même officieux, constitue une forme de 



50 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

légitimation populaire : il rend une langue historiquement associée à l’oralité individuelle 

accessible au public, dans des lieux où elle est rendue visible, légitime et socialement acceptée. 

De plus, la créativité linguistique des jeunes utilisant la darija contribue à la vitalité de cette 

langue, qui répond aux défis de la communication numérique. Loin de se conformer aux normes 

établies, les utilisateurs créent des orthographes exclusives, inversent les normes syntaxiques, 

créent des néologismes hybrides et jouent avec les codes visuels (émoticônes, mèmes, hashtags) 

avec aisance. Cette liberté d’écriture permet le développement d’une langue forte, flexible et 

très expressive, reflet des évolutions linguistiques récentes. 

 

Usages identitaires et enjeux culturels de la darija dans le numérique 

La darija devient également un puissant vecteur d’identité collective, notamment auprès 

des jeunes des zones urbaines. Son utilisation sur Internet ne relève pas d’une simple adaptation 

linguistique : c’est un positionnement culturel, social et générationnel. Elle est utilisée par les 

jeunes internautes pour tenter de forger une identité marocaine. Il s’agit d’un sentiment 

d’identité dynamique et connecté, conscient de ses différentes appartenances, en quête de 

moyens d’expression authentiques et autochtones. Loin d’être un indicateur de déficit éducatif, 

la darija est devenu un indicateur d’enracinement culturel, de modernité, voire de résistance 

aux normes. 

 

Cette réappropriation se manifeste également par la présence croissante de la darija dans 

les productions culturelles sur Internet. Podcasts humoristiques, vidéos virales, musique en 

ligne… Autant de formats par lesquels la darija se diffuse aujourd’hui. En s’insérant dans ces 

nouveaux médias, elle pénètre l’imaginaire collectif et s’impose comme une langue de 

narration, de commentaire social, d’humour et d’émotions. Ces usages renforcent sa présence 

publique et contribuent à sa légitimation auprès d’un large public. 

 

Ce processus de valorisation remet régulièrement en question les modèles normatifs 

hégémoniques dominants, notamment en matière de politique linguistique, d’éducation et de 

représentation médiatique. Quelle est la place de la darija dans le système éducatif ? Faut-il 

envisager une standardisation partielle de son système d’écriture ? Est-il envisageable de 

l’intégrer à l’arabe standard sans le remplacer ? ce problème de statut soulève autant de 

questions quant à l’officialisation ou la validité d’une langue commune dans un contexte 

hiérarchique multilingue. 

 

Au-delà de ces ambivalences, il est inévitable que les jeunes générations marocaines aient 

construit la darija comme un instrument de communication efficace et un espace créatif 

d’expression identitaire. Loin d’être un vestige d’une langue désuète ou une langue seconde, la 

darija numérique est devenue un idiome vivant et contemporain, ancré dans les pratiques 

sociales de la jeunesse marocaine. 

 

La domination de la darija sur les réseaux sociaux marocains 

L’arabe dialectal marocain, ou darija, est en plein essor sur le web et constitue la langue 

privilégiée pour les échanges en ligne au quotidien. Cette situation contraste fortement avec les 

médias marocains traditionnels – télévision, journaux et radio – où l’arabe classique ou le 

français sont les langues privilégiées. Sur les réseaux sociaux comme Facebook, Instagram, 

TikTok et X, la darija est une langue de proximité, d’authenticité et d’identité culturelle, 

notamment auprès des jeunes générations. Elle domine les commentaires, les publications, les 

légendes de photos et les stories. Elle permet aux internautes de s’exprimer spontanément, 

librement et sans contrainte formelle. Par exemple, les commentaires moqueurs ou critiques 

sont généralement rédigés en darija afin de maximiser leur impact affectif ou satirique. La darija 



51 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

est également utilisée pour la narration d’histoires, de bandes-annonces et de courtes vidéos, 

car elle est à la hauteur de leur caractère immédiat, oral et informel. YouTube est également un 

site où la darija a trouvé un large public, notamment dans les vlogs, les podcasts, les vidéos 

humoristiques et les vidéos de vulgarisation scientifique. Une majorité de créateurs marocains 

ont choisi de filmer leurs vidéos en darija afin de toucher un public plus large et plus diversifié. 

Les vlogs présentent des scènes de la vie quotidienne de manière spontanée et brute ; les 

podcasts abordent des sujets de société, souvent tabous, dans un langage simple ; les vidéos 

éducatives présentent des concepts complexes dans un langage simple. La darija est ainsi 

devenue un puissant vecteur de transmission du savoir et de critique sociale. 

 

Plusieurs raisons expliquent cette suprématie de la darija. Premièrement, elle est accessible 

à tous, quel que soit le niveau social ou éducatif. Elle permet également une expression 

émotionnelle plus intense, pour rire, condamner ou émouvoir. Elle renforce également le 

sentiment d’appartenance à l’identité culturelle marocaine en réadaptant les codes et les réalités 

locales. Enfin, son caractère oral est très adaptable aux modes d’immédiateté, de vidéo et de 

narration des médias sociaux. En bref, la darija n’est pas seulement une question d’argot 

Internet : c’est un nouveau moyen de communication, un levier d’expression en usage et un 

puissant marqueur identitaire dans le paysage cybernétique marocain. 

 

Succès de la darija en ligne 

L’intégration successive de la darija sur les réseaux sociaux marocains s’explique par la 

facilité de sa compréhension par l’ensemble de la population. Contrairement à l’arabe classique, 

perçu comme formel et réservé à l’administration ou à l’école, et au français, souvent associé 

aux élites urbaines. Elle transcende les clivages sociaux, régionaux ou éducatifs. Cette facilité 

de compréhension en fait une langue informatique de communication naturelle, car elle permet 

de communiquer avec un public extrêmement large sans exclure personne. Elle devient ainsi 

une langue universelle dans le contexte marocain. 

 

La darija se distingue aussi par la charge émotionnelle qu’elle véhicule. C’est une langue 

familière qui permet l’expression spontanée de sentiments profonds comme la joie, la colère, 

l’ironie ou la tristesse. Elle est également expressive, pleine de nuances et de tournures 

idiomatiques qui colorent le discours. Sur les réseaux sociaux, avec leurs conditions de 

communication rapide et de régulation émotionnelle, cette capacité à exprimer librement des 

sentiments sincères et sans fard rend la darija si puissante et captivante. Elle crée un lien entre 

les locuteurs et permet un échange humain et naturel. Un autre élément important est la 

dimension identitaire que la darija incarne. Utilisée sur les réseaux sociaux, elle est désormais 

un outil par lequel de nombreux Marocains, notamment les jeunes, peuvent affirmer leur 

identité et leur culture. Face à la mondialisation et à l’utilisation des langues étrangères sur 

Internet, la darija est une arme de revendication culturelle. Elle permet aux utilisateurs et aux 

producteurs de retrouver leur langue dans des contextes modernes : humour, musique, débat, 

récit. 

 

Les réseaux sociaux fonctionnent sur des formats rapides, visuels et oraux, tels que les 

stories, les réels, les tweets et les courtes vidéos. Grâce à sa souplesse et à sa forme orale, la 

darija est idéale pour ces usages. Elle permet une communication directe, immédiate et 

informelle. Son expressivité spontanée est en parfaite adéquation avec les codes des réseaux 

sociaux, où la spontanéité et l’authenticité sont primordiales. 

 

  



52 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Nouvelles formes scripturales de l’arabe marocain sur les réseaux sociaux 

Lors de leurs discussions en ligne, les jeunes Marocains développent des nouvelles 

stratégies d’écriture adaptées à leur contexte linguistique et technologique en utilisant la darija. 

La première stratégie est l’utilisation de l’orthographe phonétique de l’alphabet latin. Dans ce 

système, les sons absents de l’alphabet latin sont remplacés par des chiffres. A titre d’exemple 

le chiffre « 9 » peut être utiliser pour remplacer la lettre arabe « ق » (qaf). Ce type d’écriture est 

très répandu sur WhatsApp, Instagram, Facebook et Snapchat. 

 

Une autre pratique courante est le « code-switching », c’est-à-dire l’utilisation de deux 

langues ou plus dans une même phrase ou au sein de deux séquences linguistiques. Aucun jeune 

n’hésite à utiliser la darija avec le français ou l’anglais, selon ses capacités linguistiques ou le 

contexte du message. Ce mélange, fruit du multilinguisme du Maroc, facilite la transmission de 

nuances ou de références culturelles. 

 

Outre ces stratégies linguistiques, les jeunes Marocains adaptent leur écriture au rythme 

rapide et informel des réseaux sociaux : Abréviations (slm, db, bzf) , émojis (        ,      ) , GIF et 

même de courts extraits sonores sont utilisés pour compléter ou remplacer le texte (sur 

WhatsApp ou Messenger par exemple). L’écriture devient ainsi un complément à la parole : 

spontanée, rapide, affective et parfois codée, selon le groupe d’appartenance ou le réseau de 

pairs. Le ton adopté est, en gros, familier, badin, voire ironique, et s’inscrit dans une logique de 

communication instantanée où la concision prime sur la correction grammaticale. 

 

Cet imaginaire écrit témoigne d’une volonté de faire en sorte que la darija soit à la hauteur 

des outils numériques actuels, même en l’absence de norme officielle. Les jeunes générations 

marocaines s’approprient la langue dans une arène virtuelle où les codes sont ceux de leur 

génération, de leur culture et de leurs pratiques quotidiennes. Cela montre que, plutôt que d’être 

une langue exclusivement orale, la darija se développe, s’écrit, se crée et prend sa place dans la 

culture numérique contemporaine. 

 

Nous allons voir quelques procédés observés dans le corpus de notre recherche. 

 

Les squelettes consonantiques 

Pour écrire en Darija, tout comme en arabe classique, sur les réseaux sociaux, les jeunes 

Marocains utilisent la méthode de squelettes consonantiques qui sont des mots dont les voyelles 

ont été supprimées, réduisant ainsi la forme à une succession de consonnes principales du mot. 

Autrement dit des modèles consonantiques constants auxquels les voyelles sont annexées pour 

former des mots. Par exemple, le squelette K-T-B peut produire "ktab" (livre), "kataba" (il a 

écrit), "maktoub" (sort), etc. Un tel système de dérivation rend la variation morphologique 

fantastique, mais rend également la vocalisation obligatoire pour une compréhension complète 

du sens du mot. Sur les réseaux sociaux, où les voyelles sont abandonnées dans l’écriture 

spontanée de Darija, cela provoque des ambiguïtés, en particulier dans la communication écrite 

informelle sans une norme établie. Cette caractéristique accentue davantage le rôle joué par le 

contexte dans l’interprétation des messages et montre à quel point la langue est fermement 

établie dans l’oralité, même dans ses formes écrites spontanées. 

 



53 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Exemples : 

Image 1 

-MLK 

Transcription : ]malək [ 
Traduction littérale : (Qu’est-ce que tu as?  ) 

Image 2 

-hmdlh 
Transcription : ]l-ḥamdu li l-lah[ 

Traduction : Dieu merci 

Image 3 

-Slm 

Transcription : ]s-salâm [ 

Traduction : Salut 

Image 4 

-Wlh 

Transcription : ]wə l-lah [ 

Traduction : je jure au nom de dieu 



54 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 5 

-bzff 

Transcription : ]bəzzaf [ 

Traduction : Beaucoup 

 

Les étirements graphiques 

 Selon J. ANIS l’étirement graphique est « un procédé expressif reposant sur la répétition 

des lettres pour attirer l’attention. Il est conçu pour qu’une transcription orale ne soit 

possible»(1). Il est très répandu dans le chat par le biais du clavier de l’ordinateur, car les espaces 

d’écriture électronique ne subissent pas une limitation de caractères contrairement au SMS. 

Cependant, cela n’a pas empêché les chatteurs de l’utiliser, avec un esprit créatif et plus 

d’imagination. 

 

Les étirements graphiques ont un rôle expressif similaire à l’intonation ou à l’accentuation 

orale. Ils donnent aux orateurs les outils pour transmettre des émotions (colère, surprise, ironie, 

joie.) Dans un contexte écrit, qui est spontané et créatif, autrement dit transcrire l’oralité dans 

la langue écrite. Cela montre à quelle mesure la transcription de la darija sur les réseaux sociaux 

continue d’être caractérisée par l’oralité et le registre émotionnel. 

  

Exemples : 

Images 6 et 7 

-Mbrouuuuuukkkkkkkk  

-mabroooooooook  

Transcription : ]məbruk [ 

Traduction: (litt. Félicitations !) 

 
(1) Anis Jaques, (2001 : 35) 



55 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 8 

- rbi ykhliiik 

Transcription :  ]rəbbi yxəlli-k [ 

Traduction : (litt. Que Dieu te garde !) 

Image 9 

-ncha2laaah  

Transcription : ]nša’ l-lah[ 

Traduction : (litt. Si Dieu le veut bien) 

Image 10 

- Anaaaaaaaaaa 

Transcription : ]ˀanâ [ 

Traduction : (moi) 

 

Pour le mot (mabrouk), on remarque qu’un interlocuteur multiplie la voyelle (u) et la 

consonne (k), un autre multiplie la voyelle (o), on touche le degré de liberté que les jeunes 

chatteurs possèdent en utilisant le langage chat. 

 

Les interlocuteurs multiplient une consonne ou une voyelle pour attirer l’attention, 

exprimer l’insistance, renforcer l’émotion ou oraliser l’écrit. 

 

La troncation 

La troncation comme type d’abréviation(2) est un phénomène très fréquent de nos jours, en 

particulier chez les jeunes. Il se caractérise par la suppression de syllabes ou de phonèmes d’un 

long mot, soit au début (aphérèse), soit à la fin (apocope), dans le but de raccourcir la 

communication écrite ou orale. Ce processus d’origine orale influence directement l’écriture 

quotidienne sur les ordinateurs ou les mobiles, en particulier sur les réseaux sociaux et la 

messagerie instantanée. Les jeunes l’utilisent pour gagner du temps. On trouve aussi cette 

technique dans les petites annonces, les télégrammes, en dactylographie ou en prise de notes 

afin d’économiser de l’espace et surtout de l’argent. 

 

L’apocope (troncation droite) 

La troncation par apocope consiste « en la chute de segment final », c’est-à-dire supprimer 

une ou plus d’une syllabe à la fin d’un mot. L´apocope efface fréquemment les dernières 

syllabes, deux ou trois syllabes sont conservées, parfois une seule. L’utilisateur cherche à 

abréger le message et le fait d’absence de norme écrite en darija facilite la tâche. Parfois cette 

méthode peut créer des confusions ou des incompréhensions si le mot modifié devient plus 

éloigné de sa forme d’origine. 

 
(2) Selon Le Petit Larousse : « réduction d’un mot ou d’une suite de mots ou mot ou suite de lettres qui en résulte 

». 



56 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Exemples : 

 

 

 

 

 

 

 

Image 11 

- Fati 

Transcription : ]ḥbiba dyal-i fati [ 

Traduction : (ma chère Fatima) 

 

 

 

 

 

 

 

Image 12 

- Si mo 

Transcription : ] bsəḥtək a s-si mu[  

Traduction : (Que Dieu préserve ta santé !) 

 

L’aphérèse (troncation gauche) 

L’aphérèse consiste en «la chute de segments initiaux d’un mot» (C. FAIRON. J.R. KLEIN 

et S. PAUMIER.2006 :41)(3), c’est-à-dire la suppression de lettres ou de syllabes au début du 

mot pour obtenir une version plus courte du message. Elle est présente dans l’oral des jeunes et 

se transpose à l’écrit numérique. 

 

L’alternance codique ou code-switching (La typologie de Poplack) 

L’alternance codique(4) est un phénomène provenant des études sur le bilinguisme et le 

contact de langues. Il s’agit de l’une des manifestations particulières et majeures du contact de 

langues où les locuteurs bilingues ou multilingues sont susceptibles d’utiliser les ressources de 

plusieurs systèmes linguistiques et d’alterner entre les uns et les autres au cours d’un même 

énoncé, un même acte de parole ou une même interaction : « L’emploi de deux variétés 

linguistiques ou plus dans la même interaction (à l’exclusion des emprunts bien établis) ».(5) 

 

 
(3) Cédrick Fairon, Jean René Klein et Sébastien Paumier, (2006 : 41) 

(4)  « L’alternance codique dans la conversation peut se définir comme la juxtaposition à l’intérieur d’un même 

échange verbal de passages où le discours appartient à deux systèmes ou sous-systèmes grammaticaux 

différents. Le plus souvent l’alternance prend la forme de deux phrases qui se suivent. Comme lorsqu’un 

locuteur utilise une seconde langue soit pour réitérer son message soit pour répondre à l’affirmation de 

quelqu’un d’autre. » (Gumperz, 1989, p. 57.) 

« L’alternance codique est le fait de mêler sans les mélanger deux langues (ou plus) dans des prises de 

paroles. » (Charnet, 1999, p. 138). 

(5)  “The use of two or more linguistics varieties within the same interactions (excluding well-established loans.” 

(C. Meyer-Scotton et W. Ury, 1977 cités dans Gardner-Chloros, 1983, 22.) 



57 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Le code switching, appartenant à la terminologie anglo-saxonne, est le terme inventé par 

E. HAUGEN(6) en 1950, pour désigner la même réalité linguistique. Les dénominations se 

diffèrent selon les linguistes : « discours mélangé » (Nissabouri, 1999), « rencontre d’habitude 

linguistique » (Charnet, 1999), « heurt de deux langues » (Lafont, 1997), etc. 

 

L’alternance codique individuelle est une pratique aléatoire(7), nous ne pouvons pas 

prévisionner les codes que le locuteur va alterner pour faire passer son message. Cela dépend 

de l’objet du discours, du style d’élocution, de l’attitude du locuteur, etc. C’est une pratique 

irrégulière. Dans ce sens K. Ziamari (2008, p. 272) a observé que le code switching 

arabe/français au Maroc « n’est ni constant ni stable. Il se meut et change », à la suite de cette 

réalité, nous ne pouvons pas la considérer comme un code. 

 

Le mélange de deux langues dans le discours d’un locuteur bilingue ou multilingue peut 

prendre plusieurs formes. A ce sujet, Poplack établit une typologie au niveau de l’alternance 

codique que nous donnerons ci-après.      

 

Dans l’alternance codique, Shana Poplack distingue trois types : l’alternance codique inter-

phrastique, intra-phrastique et extra-phrastique(8). 

 

L’alternance codique intra-phrastique(9) :  

Cette forme se caractérise par l’existence de deux structures syntaxiques des deux langues 

différentes dans une même phrase. C’est-à-dire que le changement de langue s’effectue à 

l’intérieur d’une même phrase. Poplack note que « des structures syntaxiques appartenant à 

deux langues coexistent à l’intérieur d’une même phrase» (Poplack1988 : p 23). 

 

Exemples dans le corpus : 

Image 13 

Français/Darija/Français 

Traduction littérale : (La première est belle merci.) 

Image 14 

Darija/Français/Darija 

Traduction littérale : (Toi aussi tu as le rattrapage ma sœur Khadija.) 

 
(6)  Haugen Einar (1950), « The analysis of linguistic borrowing» dans Language, vol. 26, 2, pp. 210-231.  

(7)  Selon Sesep N’Sial (1979, 37), le métissage linguistique désigne « le processus qui consiste en une alternance 

individuelle, plus ou moins systématique et apparemment aléatoire entre deux ou plusieurs variétés 

linguistiques au sein d’un même acte de langage ». 

(8)  Poplack Shana, (1988 : 23-47). 

(9)  Ibid. 



58 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 15 

Français/Darija 

Traduction littérale : (Merci pour la supplication.) 

Image 16 

Darija/Français 

Traduction littérale : (Que Dieu bénisse le meilleur groupe.) 

Image 17 

Darija/Anglais 

Traduction littérale : (Belle gosse ma belle agréable.) 

Image 18 

Darija/Amazigh/Darija 

Traduction littérale : (Et surtout cet Amazigh est nécessaire. 

{La langue maternelle symbolise les racines, le lieu de naissance. { 

Image 19 

Amazigh/Darija 

Traduction littérale : (Belle photo, Dieu vous donne la santé.) 

Image 20 

 Italien/Darija 

 Traduction littérale : (Agréable Dieu te bénisse.) 



59 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

L’alternance codique inter-phrastique(10) ou phrastique  

Signifie l’utilisation de deux ou diverses langues d’une manière alternative au niveau 

d’unités plus longues, de phrases ou de fragments de discours, dans les productions d’un même 

locuteur ou dans les prises de parole entre interlocuteurs. Dans ce type d’alternance, le locuteur 

cherche une facilité ou une fluidité dans les échanges.  

 

Exemples : 

Image 21 

Français/Darija/Français/Darija 

 Traduction littérale : (Joyeux anniversaire ma belle. Je te souhaite100 ans, si Dieu le veut 

et avec tes meilleurs vœux.) 

Image 22 

Darija/Français/Darija 

Traduction littérale : (A 19h ça fait une semaine, je n’ai pas de solde pour t’appeler.) 

Images 23 et 24 

Darija/Français 

Traduction littérale : (Je suis venu, j’ai pris mon déjeuner et je suis allé au bain pour se 

débarrasser du stress.) 
Traduction littérale : (C’est bon, mes salutations à tous et bonne chance pour Amine.) 

 
(10)  Ibid. 



60 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Images 25 et 26 

Anglais/Darija 

Traduction littérale : (Agréable ma sœur Basma, et pour les laids tu sais bien.) 

Traduction littérale : (Joyeux anniversaire ma belle, je vous souhaite beaucoup de réussite 

et longue vie si Dieu le veut.) 

Image 27 

Darija/Anglais/Français 

Traduction littérale : (Vous êtes belles. Dieu vous bénisse.) 

(Agréables photos.) 

 

L’alternance codique extra-phrastique(11)  

Apparait lorsque les segments alternés sont des expressions idiomatiques et des proverbes. 

Ces derniers sont insérés dans des segments monolingues. Ils servent à ponctuer le discours. 

 

Exemples :  

Image 28 

Transcription : ]wa hya mulay s-səlṭân həz ˁinik tšuf z-zin [ 

Traduction intelligible : Ce proverbe est lié aux fêtes du mariage marocain. On demande à 

l’époux de regarder la beauté de l’épouse. Le locuteur l’a utilisé pour mettre en valeur 

la beauté de l’interlocuteur.  

 
(11)  Ibid. 



61 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 29 

Transcription : ]z-zin ˁutbata [ 

Traduction intelligible : Le locuteur désigne la beauté et la bonne éducation de 

l’interlocuteur. 

 

L’emprunt 

Nous parlons d’emprunt quand il y a un mélange des règles de deux systèmes linguistiques. 

Il s’agit de l’adoption et l’adaptation d’un mot aux règles morphologiques, syntaxiques et 

phonétiques de la langue d’accueil. Et selon le dictionnaire de linguistique, Larousse : 

 

 « Il y a emprunt linguistique quand un parler A utilise et finit par intégrer une unité ou un trait 

linguistique qui existait précédemment dans un parler B et que A ne connaissait pas ; l’unité ou le 

trait emprunté sont eux-mêmes appelés emprunts. »(12) 

 

D’après cette citation, nous remarquons que le mot emprunt signifie aussi l’élément intégré 

dans une langue. 

 

Grâce à des échanges linguistiques et/ou culturels entre différentes communautés 

linguistiques ou diverses nations, quelques mots voyagent d’une langue à une autre. Ce voyage 

permet l’enrichissement et le renouvèlement de la langue d’accueil. Dans ce sens, nous pouvons 

considérer l’emprunt linguistique comme manière d’évolution pour les langues. Toutefois, dans 

un autre sens, il est considéré comme une menace pour la langue d’accueil. Lorsque cette 

dernière emprunte colossalement à une autre langue dotée d’une puissance économique ou 

démographique, elle risque de perdre son identité. 

 

L’emprunt linguistique se fait directement entre deux langues (langue prêteuse et langue 

d’accueil), ou à travers une troisième langue dite « langue de transit » ou langue intermédiaire. 

 

Une langue emprunte un mot pour désigner un nouveau référent intégré récemment dans 

sa culture et qui n’a pas encore une dénomination précise. 

 

La fréquence de l’emprunt se diffère selon les critères qui caractérisent la langue prêteuse : 

le degré de prestige, le niveau du rayonnement économique et/ou scientifique. 

 

Exemples : 

 
(12)  Dubois (1973: 188). 



62 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 30 

Transcription : ]škun hadi l-li təqdər tkumbari ruḥha bi-k [ 

La locutrice a utilisé le verbe français «comparer» avec des traits syntaxiques de la langue 

arabe. 

Image 31 

Les jeunes Marocains empruntent le mot Internet à la langue française (الأنترنيت). 

Image 32 

La locutrice a emprunté le mot « fkhater »  ]f xaṭər[ à la langue algérienne, pour l’intégrer 

dans l’arabe dialectal. 

Image 33 

Le locuteur a emprunté le mot « ghaya » ]ġaya[ à la langue algérienne, pour l’intégrer dans 

l’arabe dialectal. 

Image 34 

Ces locuteurs ont emprunté le mot « bravo » ]bʁavo[ à la langue française. 

Image 35 

Le locuteur a intégré le mot français « drapeau » ]dʁapo[, dans l’arabe dialectal. 



63 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 36 

Le locuteur a utilisé le mot français « bloquer » avec des traits syntaxiques de la langue 

arabe, en ajoutant it- au début du mot et -aw à la fin. 

Image 37 

La locutrice a emprunté le mot « oui »  ]wi[ à la langue française pour l’intégrer dans l’arabe 

dialectal. 

Image 38 

Le locuteur a emprunté le mot « semaine » à la langue française, pour l’intégrer dans 

l’arabe dialectal. 

Image 39 

Cette locutrice a utilisé le mot français « non » ]nɔ̃  [ . 

 

En somme, nous remarquons que le contact de langues chez les internautes (langues mères 

et langues apprises), a été à l’origine de plusieurs phénomènes sociolinguistiques. 

 

Autres stratégies d’écriture observées dans le corpus 

L’utilisation de la lettre « p » pour remplacer le son /p/ qui est absent dans l’alphabet arabe 

L’utilisation de la lettre latine « p » pour remplacer le son /p/ dans l’écriture informelle 

arabe, et notamment dans les messages électroniques sur les réseaux sociaux et autres formes 

d’écriture informelle, est un phénomène sociolinguistique et phonétique. L’occlusive bilabiale 

sourde /p/ est absente dans la phonologie de l’arabe classique. Ainsi, à l’oral et à l’écrit 

traditionnel, les emprunts contenant /p/ sont traduits par /b/. Mais avec l’avènement de l’écriture 

latine, notamment dans les médias électroniques, les locuteurs ont commencé à utiliser 

spontanément le « p », une adaptation graphique et phonétique au contact des langues 

étrangères, notamment le français et l’anglais. 

 



64 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

L’utilisation de la lettre « p » témoigne également d’un processus plus large de changement 

scriptural et identitaire. L’arabe formel est aujourd’hui délaissé en ligne au profit des dialectes, 

perçus comme plus proches de la vie quotidienne. L’utilisation de l’alphabet latin permet non 

seulement de contourner les contraintes techniques (claviers, absence de lettres spéciales), mais 

aussi d’élaborer un style d’écriture innovant et adaptatif, propre aux jeunes générations. Cela 

prouve que l’arabe dialectal est une langue vivante et dynamique, capable d’assimiler des 

éléments externes tout en s’affirmant. La prononciation du son « p » dans l’arabe dialectal n’est 

pas une adaptation : c’est une réponse créatrice aux défis du multilinguisme et de la 

mondialisation. 

 

Exemple : 

Image 40 

 l-pakiya[ (la boîte)[ = الpاكية

 

L’utilisation de la lettre « g » pour remplacer le son /g/ qui est absent dans l’alphabet arabe 

L’utilisation de la lettre latine « g » pour représenter le son /g/ (une occlusive vélaire 

sonore) dans l’écriture informelle de l’arabe, notamment dans l’alphabet latin, est un 

phénomène parallèle à celui du /p/. Le son /g/ n’apparaît pas en arabe standard. En l’absence de 

lettre équivalente dans l’alphabet arabe standard, on utilise la lettre latine « g » pour écrire en 

alphabet latin sur les réseaux sociaux, dans les SMS ou dans la correspondance informelle. Il 

s’agit d’une distinction phonétique importante, qui n’est pas toujours réalisable avec l’alphabet 

arabe. Ainsi, l’utilisation du « g » dans l’écriture informelle illustre une fois de plus la créativité 

linguistique des arabophones, qui peuvent expérimenter différents systèmes d’écriture afin de 

mieux refléter leur réalité linguistique quotidienne. 

 

Exemples : 

Image 41 

gدحر = ]dəḥṛəg[ (elle émigre) 

 

L’utilisation de « x » ou « ch » pour remplacer la lettre arabe « ش », /š/ 

Dans la transcription de l’arabe dialectal avec l’alphabet latin, le son /š/, représenté en 

arabe par la lettre  ش (shīn), est généralement transcrit soit par « ch », soit par « x ». L’emploi 



65 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

de l’un ou l’autre dépend à la fois de la région et des usages en vigueur dans l’environnement 

virtuel. L’emploi de la transcription « ch » doit beaucoup au français, notamment au Maghreb, 

où « ch » est employé pour représenter le son /ʃ/ comme dans chien. En revanche, l’utilisation 

de la lettre « x » comme abréviation graphique du même phonème n’est pas rare sur Internet 

(par exemple, xayf pour šāyif, « il voit »). Il s’agit d’un exemple de compromis orthographique 

motivé par les contextes écrits locaux ainsi que par un besoin de rapidité ou d’économie de 

frappe dans ce type de communication écrite informelle. 

 

Exemples : 

Image 42 

hxoma = ]ḥšuma[ (c’est honteux) 

mthdrchi = ]mathədərši[ (ne parle pas) 

 

L’utilisation de la lettre « e » pour remplacer le son arabe « ء », /ˀ/ 

Le hamza (ء), coup de glotte, n’a pas d’équivalent direct dans l’alphabet latin. Dans 

l’orthographe de l’arabe dialectal, certains locuteurs le représentent par la lettre « e ». Cette 

substitution n’est pas phonétique, mais contribue à maintenir la forme du mot. L’utilisation du 

« e » révèle alors un compromis entre lisibilité et fidélité phonétique dans un système qui, bien 

que non standardisé, est en constante évolution. 

 

Exemple : 

Image 43 

Lae = ]laˀ[ (non) 

 

L’utilisation du chiffre « 9 » ou de la lettre « k » pour remplacer la lettre arabe « ق », /q/ 

Le phonème occlusive vélaire sourd /q/ représente en arabe la lettre ( ق ) (qāf). En écriture 

latine informelle, le chiffre « 9 » est fréquemment utilisé pour transcrire ce son aussi, en raison 

de sa très grande ressemblance visuelle avec la lettre arabe « ق ». La lettre « k » est également 

utilisée occasionnellement, bien qu’elle représente généralement ( ك) (kāf) et puisse donc être 

source d’ambiguïtés. Une convention numérique répandue en arabe dialectal est l’utilisation du 



66 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

« 9 », qui permet de préserver la distinction entre ( ق) et ( ك) même en l’absence d’alphabet 

arabe. 

 

Exemples : 

Image 44 

9alik = ]qalli-k[ (il te dit) 

kol = ]qul[ (dit !) 

 

L’utilisation de la lettre « o », la lettre « E » en majuscule ou du chiffre « 3 » pour 

remplacer la lettre arabe « ع », / ˁ / 

Le phonème /ˁ/, une consonne pharyngale sonore apparaissant sous la forme de la lettre ع 

(ˁayn), est considéré comme le son le plus difficile à translittérer en écriture latine, car il est 

absent des langues européennes. Plusieurs conventions ont été développées en écriture arabizi 

pour contourner ce problème : l’utilisation de la lettre « o », de la lettre « E » (presque toujours 

en majuscule) ou du chiffre « 3 », en raison de sa ressemblance graphique avec une occurrence 

manuscrite de ع. Par exemple, 3ali peut être traduit par ˁAlī. Cet éventail de solutions démontre 

la créativité des arabophones dans la traduction des sons propres à leur langue, même en 

l’absence de symboles équivalents dans l’alphabet latin. 

 

Exemples : 

Image 45 

ochrin = ]ˁušrin[ (vingt) 

Image 46 

3ochrin = ]ˁušrin[ (vingt) 



67 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 47 

rejaEto =  ]ṛžəˁtu[ = (vous devenez) 

 

L’utilisation du chiffre « 3 » parfois pour dire le nombre « trois » et parfois pour remplacer 

la lettre arabe « ع », / ˁ / 

Le nombre « 3 » est un cas paradigmatique de l’écriture arabizi, car les locuteurs l’utilisent 

à la fois comme chiffre pour indiquer le nombre trois et comme substitut graphique de la lettre 

 Cela peut entraîner une ambiguïté, une difficulté d’interpretation du message .(ˁayn) (ع)

électronique mais le contexte de la phrase le lève généralement. En bref, « 3 » est une 

représentation phonétique du son /ˁ/, mais en tant qu’entité indépendante, ou en mathématiques, 

il reste un nombre arithmétique. Cette transformation fonctionnelle témoigne de l’adaptabilité 

de l’écriture numérique, où les caractères sont reconstruits pour répondre aux besoins d’un 

alphabet non conçu pour le latin. Elle souligne également l’efficacité et l’intuition des locuteurs 

pour passer d’un système d’écriture à l’autre. 

 

Exemples : 

Image 48 

s3iba = ]sˁiba[ (difficile) 

b3 = ]bəṯlaṯa[ (les trois) 

 

L’utilisation des chiffres au lieu des lettres qui n’existent pas en langue française 

Lors de leur discussion instantanée sur les réseaux sociaux, les chateurs marocains utilisent 

souvent la darija en utilisant l’alphabet latin. Cependant, comme certaines lettres arabes sont 

absentes du français, ils les remplacent par des chiffres. Cette solution est simple et courante, 

notamment chez les jeunes. Cela leur épargne les contraintes techniques des claviers et leur 

permet de communiquer efficacement sans utiliser l’alphabet arabe. Cependant, ce système 

d’écriture non standard et informel peut entraîner une confusion chez les locuteurs, en ce qui 

concerne l’interprétation du message, surtout si un mot peut s’écrire de plusieurs manières. 

 

Chiffre Equivalent en arabe 

2 /lhəmza/ 

3 /l’ˁîn/ 

5 /lxâˀ/ 



68 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

 

 

 

Exemples : 

Image 49 

mtaf9a = ]məttafqa[ (je suis d’accord) 

m3ak = ]mˁa-k[ (avec toi) 

a5ty = ]axəti[ (ma sœur) 

bi5ir = ]bixayr[ (avec du bien) 

layr7ma = ]l-la yərḥəm-a[ (Que Dieu ait pitié d’elle) 

olikay9olo = ]u lli ka-yqulu[ (ceux qui disent) 

kan9olo = ]ka-nqul l-u[ (je lui dis) 

3adiya = ]ˁâdiya[ (normale) 

Image 50 

so2al = ]s-suˀâl[ (la question) 

Image 51 

8ali = ]ġali[ (trop cher) 

 

7 /lḥâˀ/ 

8 /lġîn/ 

9 /lqâf/ 



69 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Défis et limites de l’usage de la darija sur les réseaux sociaux 

L’absence de norme écrite 

L’un des défis cruciaux de l’usage de la darija sur les réseaux sociaux réside dans l’absence 

de norme écrite. Langue principalement parlée, la darija ne possède ni règles orthographiques 

fixes ni codification grammaticale. Contrairement à des langues comme le français ou l’arabe 

classique, il n’est pas enseigné formellement à l’école, ce qui laisse une place à une écriture 

extrêmement variable. Sur les réseaux sociaux, les utilisateurs jonglent entre l’alphabet latin et 

l’alphabet arabe en insérant souvent des chiffres pour représenter des sons arabes spécifiques. 

Ce système, bien que plus pratique pour certains, est source de confusion pour d’autres, 

notamment pour ceux qui ne connaissent pas les codes. Les variations régionales qui ont liées 

à l’âge accentuent cette différence d’écriture. Un même mot peut s’écrire de différentes 

manières, ce qui rend parfois les transactions difficiles à suivre, même pour les Marocains. Cette 

manque de normalisation empêche également les moteurs de recherche, les logiciels de 

traduction ou les outils d’analyse linguistique de traiter automatiquement la darija, bloquant 

ainsi son entrée dans les applications numériques avancées. 

 

Exemples :  

Safi – çafi – saf – sf 

Db – daba 

Chekoun – xkoun – xkun -xqun 

 

Cette liberté d’écriture emmène vers une certaine créativité linguistique, cependant elle 

constitue aussi des limites en ce qui concerne la communication, la compréhension et la 

valorisation de la darija. 

 

Problèmes de compréhension et d’accessibilité 

Bien que plus répandue au Maroc, elle est peu connue en dehors de cette région. La darija 

peut s’avérer difficile à comprendre, même pour de nombreux Marocains vivant à l’étranger, 

notamment pour les jeunes générations élevées dans des environnements multilingues. Cette 

situation est aggravée par les différences régionales au sein des dialectes : les mots, la 

prononciation et certaines expressions varient à Fès, Marrakech et Oujda. Ainsi des 

malentendus surviennent sur Internet lorsque des mots locaux sont utilisés sans contexte. 

 

La darija reste largement inintelligible à travers le monde, même pour les autres 

arabophones (ex. : l’Egypte). Elle diffère également considérablement de l’arabe standard et 

des autres dialectes du Moyen-Orient et du Maghreb en raison de ses nombreuses influences 

linguistiques. Elle emprunte des mots et des expressions au français, à l’espagnol, à l’amazigh 

et même à l’anglais, souvent adaptés à la phonétique marocaine. Ces emprunts rendent la darija 

extrêmement difficile à comprendre pour un locuteur peu habitué à ces références culturelles. 

 

Sur les plateformes internationales comme TikTok, YouTube ou Instagram, elle est très 

restrictive. Un contenu entièrement en darija n’a aucune chance de franchir les frontières 

linguistiques, ce qui réduit sa viralité et sa capacité à atteindre un public international plus large. 

Pour les influenceurs, les créateurs de contenu ou les marques, cela peut limiter leur visibilité et 

leur croissance à l’international en dehors du marché marocain. Ainsi, si la darija permet une 

interaction immédiate, authentique et intime avec un public local, il limite également sa diffusion. 

 

Une reconnaissance institutionnelle limitée 

L’un des principaux obstacles à l’utilisation de la darija en ligne est son invisibilité 

institutionnelle. Bien qu’il soit présente dans tous les recoins de la vie quotidienne des 



70 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Marocains, que ce soit dans les conversations en ligne, les conversations familiales, l’humour 

ou les débats sur les réseaux sociaux, la darija ne bénéficie d’aucune reconnaissance officielle. 

Les deux langues officielles reconnues par la Constitution marocaine (2011) sont l’arabe 

standard et l’amazigh. L’arabe standard reste la langue de référence dans l’éducation, 

l’administration, les médias publics et les documents officiels. Le français, en revanche, occupe 

une place prédominante dans les domaines techniques, scientifiques, économiques et juridiques. 

 

Il s’agit d’une fracture linguistique de facto : d’un côté, les institutions continuent de 

promouvoir des langues parfois considérées comme plus « prestigieuses », mais inaccessibles 

à une majorité de la population ; de l’autre, la population communique principalement en darija 

au quotidien, notamment sur Internet. La darija, jamais enseignée à l’école, ni même utilisée 

dans les documents officiels, est confinée à un registre populaire et quotidien. 

 

Cette illégitimité limite véritablement son utilisation dans les travaux en ligne à des fins 

éducatives, culturelles ou juridiques. À titre d’exemple, peu de manuels scolaires, de 

campagnes gouvernementales ou de documents officiels sont rédigés en darija, alors qu’ils 

pourraient toucher un public plus large et le rendre plus compréhensible. De même, dans les 

médias audiovisuels traditionnels, la darija est principalement utilisée pour des programmes de 

divertissement. Cette interdiction contribue à entretenir l’image de la darija comme une langue 

« inférieure » et, par conséquent, à freiner sa croissance dans l’espace institutionnel ou 

professionnel en ligne. 

 

Conclusion 

Grâce à Internet et aux réseaux sociaux, les jeunes Marocains ont inventé un nouveau 

moyen de communication dynamique, rapide et efficace. En combinant différentes langues, à 

savoir le français, l’anglais, l’arabe marocain (darija) et l’espagnol pour certains (nord du 

Maroc), ils ont créé une variété linguistique hybride et dynamique, adaptée aux besoins du 

monde virtuel. Sa fonction n’est plus de se conformer à des prescriptions linguistiques rigides 

ou à des prescriptions grammaticales étatiques, mais de transmettre un message de manière 

efficace, directe et expressive. Cette fluidité suggère une réinvention du langage, les adolescents 

repensant leurs outils de communication pour les nouvelles technologies médiatiques. 

 

Dans ce contexte, la darija joue un rôle de plus en plus important, passant d’une langue 

exclusivement orale à une langue écrite numérique à part entière. Son utilisation massive dans 

les articles, commentaires, messages privés et vidéos en ligne prouve qu’il est désormais 

considéré comme un instrument légitime de communication écrite. La traduction de la darija en 

alphabet latin, généralement suivie de l’utilisation de chiffres pour certains sons, lui permet de 

s’intégrer dans un environnement numérique mondialisé dominé par les claviers Qwerty ou 

Azerty et les interfaces internationales. Elle permet aux jeunes Marocains d’exprimer leur 

identité locale de manière compatible avec les outils mondiaux. 

 

À cela s’ajoute la francisation ou l’anglicisation de certains mots de la darija, symbole non 

seulement de la coexistence linguistique historique du Maroc, mais aussi d’un besoin de 

créativité. Cela crée un mélange particulier de langues, où les langues ne sont plus 

compartimentées mais deviennent des ressources complémentaires au sein d’un répertoire 

linguistique plus vaste. Ce mélange ne résulte pas simplement d’un manque de mots dans une 

langue, mais donne également naissance à une pensée créative et identitaire du monde virtuel. 

 

Il convient toutefois de souligner que ce changement linguistique n’est pas un simple choix 

utilitaire, motivé par la commodité ou la facilité. Il s’inscrit dans un processus plus large de 



71 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

mondialisation culturelle, dans lequel les jeunes luttent pour se présenter, se différencier des 

autres et appartenir à un groupe transnational. Par l’hybridation linguistique, l’adoption de 

nouveaux codes et l’acquisition de compétences numériques, ils construisent une nouvelle 

identité générationnelle locale et mondiale, à la fois enracinée et ouverte. Une identité qui leur 

permet non seulement de se différencier de leur propre société, mais aussi de s’identifier à 

d’autres jeunes du monde entier qui partagent les mêmes habitudes numériques et culturelles. 

À cette fin, le métissage linguistique en ligne ne se résume plus à la création de langues, mais 

à quelque chose de bien plus profond : la mutation de l’identité linguistique et culturelle des 

jeunes à l’ère de la mondialisation. Par leur choix d’écriture, leur changement de langue et leurs 

nouvelles façons d’exister, les jeunes Marocains participent activement à la refonte des normes 

linguistiques et des modèles de sociabilité à l’ère d’Internet. 

 

Références bibliographiques 

ANIS, JACQUES (2001), Parlez-vous texto ? Guide des nouveaux langages de réseau. Le Cherche 

Midi. 

BLACQUE-BELAIR, ANNE (2011), Impact du langage sms sur la qualité de l’orthographe des 

adolescents : Exploration, Editions Universitaires Européennes. 

BRIGUI, FOUAD (2016) « De l’usage de l’arabe dialectal dans la presse écrite marocaine », dans 

VI Congreso de árabe marroquí : Identidad y conciencia lingüística, Servicio de 

Publicaciones de la Universidad Autónoma de Madrid, pp. 249-263. 

CHARNET CH. (1999), « ‟Ana je pose la question” ou quelques façons de parler de locuteurs 

marocains : étude de manifestation du contact linguistique », dans MANZANO F. (dir.), Les 

langues du Maghreb et du Sud méditerranéen, Rennes, P.U.R. 

DUBOIS, JEAN et al. (1973), Dictionnaire de linguistique, Paris, Larousse. 

EL HACHIMI, ASMAE (2023), La variation linguistique dans la communication entre les jeunes 

Marocains sur les réseaux sociaux, thèse de doctorat en Lettres et Sciences Humaines, 

option : Langue et Littérature Françaises à FLSH –Dhar El Mahraz – Fès. 

ELMEDLAOUI, MOHAMED (2019),   الدارجة إملائية ونحو : الأصوات، الصرف، التركيب، المعجم  –العربية   (Arabe 

dialectal : orthographe et grammaire : phonétique, morphologie, structure, lexique), 

Markaz Tanmīyat al-Dārijah. 

FAIRON CEDRICK, KLEIN, JEAN RENE et PAUMIER, SEBASTIEN (2006), Le langage sms. Étude 

d’un corpus informatisé à partir de l’enquête « Faites don de vos sms à la science », 

Louvain-la-Neuve, Presses Universitaires de Louvain. 

GARDNER-CHLOROS, PENELOPE (1983), « Code-switching : approches principales et 

perspectives », dans La linguistique, vol. 19, pp. 21-53. 

GUMPERZ JOHN (1989), Sociolinguistique interactionnelle, une approche interactive, Paris, 

l’Harmattan. 

HAUGEN EINAR (1950), «The analysis of linguistic borrowing» dans Language, vol. 26, 2, pp. 

210-231.  

HOOGLAND JAN (2013), « L’arabe marocain, langue écrite » dans BENITEZ FERNANDEZ et al. 

Evolution des pratiques et représentations langagières dans le Maroc du XXième siècle, 

pp. 175-188. 

LAROUSSE, PIERRE (1906), Petit Larousse illustré : nouveau dictionnaire encyclopédique, 

Librairie Larousse.  

MILLER, CATHERINE (2012), « Observations concernant la présence de l’arabe marocain dans 

la presse marocaine arabophone des années 2009-2010 » dans MEOUAK, MOHAMED et al. 

De los manuscritos medievales a internet: la presencia del árabe vernáculo en las fuentes 

escritas, pp. 419-440. 



72 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

MILLER CATHERINE (2017), «Contemporary dārija writings in Morocco: Ideology and 

practices», dans HØIGILT, JACOB and MEJDELL, GUNVOR, The Politics of Written Language 

in the Arab World, pp. 90-115. 

POPLACK SHANA (1988), « Conséquences linguistiques du contact de langues : un modèle 

d’analyse variationniste », Langage et société, n. 43, pp. 23-48. 

SESEP N’SIAL (1979), Recherche sur le métissage linguistique. Cas du français, du lingala et 

de l’indoubill au Zaire, thèse de doctorat, université nationale du Zaire, campus de 

Lubumbashi. 


