ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO
DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

RELIGIOUS ARCHITECTURE AND MUSLIM AGENCY: A CASE
STUDY OF THE CORREO VIEJO MOSQUE IN GRANADA

Wbig 3 goud 91)sS domans Wl Ly dl ddollly Ayl 3 )Losll

Elena Arigita Maza*
Universidad de Granada

Recibido: 02/07/2025 Aceptado: 02/12/2025

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 197-213

Resumen (1: A través de la reconstruccion de la historia de la Mezquita at-Taqwa y su transformacion en Mezquita
Sheykh Zayed, este articulo observa la nueva visibilidad del islam en la ciudad de Granada. Se han identificado
dos etapas en la historia de este espacio: una primera desde principios de la década de 1980 caracterizada por la
revitalizacion del edificio y su entorno a partir de la referencia andalusi, y una segunda a partir de 2017, cuando
se acomete una intervencion arquitectonica que modifica su aspecto buscando evocar la estética de la Mezquita
homoénima en Abu Dabi. En la reconstruccion de esa historia, los testimonios orales y la observacion participante
en dindmicas comunitarias han permitido indagar en la vinculacion emocional con la materialidad del espacio
arquitectonico y en la interaccion del pasado andalusi con el presente. El estudio de un contexto local desde una
perspectiva diacronica permite matizar y complejizar las categorias que identifican a los musulmanes con criterios
basados en la etnicidad y que producen una oposicion binaria entre islam converso e islam inmigrante y/o post-
migratorio. Por otro lado, se ha tratado de superar las concepciones de la temporalidad de al-Andalus como pasado
finalizado o como retdrica utilitarista con el objetivo de evitar el sesgo que esa idea implica para la comprension
de la identidad musulmana.

Palabras clave: islam en Espaiia, al-Andalus, Emiratos Arabes Unidos, diplomacia religiosa, memoria,
temporalidad

Abstract: Through the reconstruction of the history of the At-Taqwa Mosque and its transformation into the
Sheikh Zayed Mosque, this article examines the new visibility of Islam in the city of Granada. Two distinct phases
have been identified in the history of this space: an initial one from the early 1980s, characterized by the
revitalization of the building and its surroundings drawing upon the Andalusi reference, and a second one from
2017, when an architectural intervention modified its appearance, seeking to evoke the aesthetic of the eponymous
Mosque in Abu Dhabi. In reconstructing this history, oral testimonies and participant observation in community
dynamics have allowed for an investigation into the emotional connection with the materiality of the architectural

* Email: earigita@ugr.es ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5437-7087

(1) Este articulo se ha beneficiado de la participacion en el Proyecto “Maés alla de la narrativa maestra espafiola:
Memorias colectivas dominantes y alternativas entre jovenes transculturales,” con referencia SI14/PJ1/2024-
00157, financiado por la Comunidad de Madrid a través del convenio-subvencion, para el fomento y la
promocion de la investigacion y la transferencia de tecnologia en la Universidad Autonoma de Madrid.

AAM 32 (2025) 197-213


mailto:earigita@ugr.es
https://orcid.org/0000-0002-5437-7087

198 ELENA ARIGITA MAZA

space and the interaction of the al-Andalus past with the present. Furthermore, studying a local context from a
diachronic perspective allows for nuancing and complicating categories that identify Muslims based on ethnicity
and that produce a binary opposition between convert Islam and immigrant and/or post-migratory Islam. Finally,
efforts have been made to transcend conceptions of the temporality of al-Andalus as a finalized past or as a
utilitarian rhetoric, with the aim of overcoming the bias that such an idea implies for the understanding of Muslim
identity.

Keywords: Islam in Spain, al-Andalus, United Arab Emirates, religious diplomacy, memory, temporality

Gy 3bLE Ay 3 MW Lkl ol JUEM s sy il gl domas () alisfy (SsR) o )0 sl Sole) M a1 pasede
g;A.JUY\ e e sl a2y Gl sl Salel ol Wl (oW O il llas di S}ﬂ! O s CJJLJ 3 ol e s
¢ s V) fot ) o) UL LY L oelan 0 (loms |55 ies cunl Lotis (Yo Y ple dus 25Ul c(JJ,\AJ\)
L m Roiblal) bl GLaSanl c‘wé‘ u\.&ab: @ L pe ¢ WbV Bsasll olsledd W cobl ol s ey alel bl
Mw S U Gaadl iy Lad e LSS S shte e A Bl Al O] Lol e T ol J;Lbj Gleall el
o il eVl 5T Bl ey bl s L gl 2Ll el sl S Gy Gl Uails LGl e
WS AN BY IR Jﬁd\ oda ade (gobos (gl el e CAadl Cus s s j\ &L‘S up\.n Lalasels JJJ;‘Y’ Aoy lygnad
a5l 3 ST il bkl (3ol g all LY (V) (Lil] 3 Ol il LS

1. Granada como espacio singular en la visibilizacion del islam en la Espaia
contemporanea

Los estudios sobre el islam en la Espafia contemporanea han revelado un patron dominante,
evidenciando que su desarrollo esta estrechamente ligado a las migraciones procedentes de
paises musulmanes, especialmente del norte de Africa, con Marruecos a la cabeza. Por esta
razon, desde hace décadas, el anlisis del islam en nuestro pais ha atendido de forma preferente
a las practicas islamicas vinculadas al fendomeno migratorio. El denominado «islam inmigrado»
(Lacomba 2001), o las aproximaciones multidisciplinares del Atlas de la Inmigracion Marroqui
en Espania, (Lopez Garcia et. al. 2004) entre otros, fueron trabajos pioneros que empezaron a
introducir en los analisis desde distintos ambitos de las ciencias sociales la acomodacion de la
practica islamica a un contexto no musulman, las formas de liderazgo y la institucionalizacion.
Desde esa hipotesis, la practica islamica era una practica foranea que se acomodaba a un
contexto sociocultural espanol dominado por una tradicion catdlica y una secularizacion de la
sociedad creciente que, argumentaban algunos, podria llevar a la privatizacion e
individualizacion de la practica islamica, que se desarrollaria sobre todo en el 4mbito privado
(por ej. Cesari, 2005). Es también desde esa perspectiva de que el islam es una practica
vinculada a procesos migratorios desde la que se utiliza en la Gltima década la expresion “islam
postmigratorio” (Moreras, 2017).

Ademas, el relato de esas formas de visibilizacidon tomaba como referencia las dindmicas
de otros paises europeos. En comparacién, la migracion de paises musulmanes ocurrio mucho
mas tarde, en los afios 80. Sin embargo, el reconocimiento del islam como minoria religiosa (y
los derechos para los ciudadanos musulmanes) se formalizd en 1992. El Acuerdo de
Cooperacion con la Comision Isldmica de Espafia (CIE), firmado junto a Acuerdos paralelos
con la Federacion de Comunidades Israelitas de Espana (FCIE) y Federacion de Entidades
Religiosas Evangélicas de Espafia (FEREDE) ha sido elogiado a menudo como un
reconocimiento temprano de derechos para la minoria musulmana en el contexto europeo. No
obstante, un examen de su desarrollo revela que el proceso que tuvo lugar entre 1989 y 1992
no tenia como objetivo primordial conceder derechos a una minoria que se empezaba a
visibilizar como migrante, sino que era una formula juridica para desarrollar el pluralismo
religioso dentro del nuevo sistema democratico, con Acuerdos de Cooperacién para
musulmanes, judios y evangélicos que se sumaban a otro acuerdo, el Concordato con la Iglesia
Catolica. De esa forma, se desarrollaba el articulo 16 de la Constitucion sobre libertad

AAM 32 (2025) 197-213



199ARQU1TECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

ideoldgica, religiosa y de culto de individuos y comunidades que establece la posibilidad de
mantener «relaciones de cooperacion con la Iglesia Catolica y las demas confesiones» (Articulo
16, 3).

No se trataba, por tanto, de responder a necesidades o demandas especificas de los
musulmanes, sino que fue un ejercicio de reescritura del relato sobre la identidad nacional que
a su vez permitid incorporar el concepto de pluralismo religioso al ordenamiento juridico. Para
musulmanes y judios, este pluralismo se fundament6 en el pasado andalusi y reconoci6 su
legado como parte de la conmemoracion del Quinto Centenario de las Capitulaciones de
Granada y el Decreto de la Alhambra, los dos puntos de referencia histdricos que situan el final
de al-Andalus en 1492. En este contexto, la expresion «uso del pasado» es pertinente, pues el
pasado historico fue utilizado como argumento para hacer una relectura de la historia nacional
que permitio reconocer, dar legitimidad y definir derechos para musulmanes y judios como
comunidades representadas por sendos organismos oficialmente reconocidos y registrados. Son
numerosos los estudios que han mostrado los Acuerdos de Cooperacion como un
reconocimiento temprano, seguido de un estancamiento en su aplicacion tras su firma y de
criticas de los representantes musulmanes a la inoperancia de la CIE. En esa linea, Planet y
Lems han identificado en un trabajo reciente las debilidades de ese modelo de representacion y
la pardlisis del sistema de interlocucion, a la vez que apuntan los retos sociales que es urgente
acometer (2024: 144).

En todo caso, en las dos ultimas décadas, aun teniendo como argumento central el hecho
migratorio, el estudio del islam en la Espafia contemporanea se ha diversificado e incluso se
puede decir que se ha especializado atendiendo a categorias como el género, la conversion, la
ideologia, la radicalizacion, la islamofobia, los contextos locales, los institucionales o las
dinamicas transnacionales... En muchos casos, el enfoque comparado hace del caso espafiol un
estudio de caso en una perspectiva europea mas amplia sobre esas categorias.

En la historia sobre el islam en la Espafia contemporanea, Granada constituye un lugar
destacado: por un lado, encontramos estudios sobre las interacciones entre el pasado andalusi y
el presente a través de relatos de conversion al islam (Dietz 2004, Dominguez Diaz 2013,
Rogozen-Soltar 2017), Por otro, lugares embleméaticos como la Mezquita Mayor (Roberson
2007, Verkaaik 2013, Bush 2015) o el Cementerio Isldmico de la Rauda han sido objeto de
estudio como espacios singulares (Salguero 2011). Es igualmente conocida la historia del
asociacionismo local a partir de la década de los 70 (Roson 2008), con la centralidad que tiene
la ciudad en la historia del movimiento transnacional Morabitiin (Geabes 2014) y en la de los
Hermanos Musulmanes en Espafia (Arigita y Ortega 2012).

Este articulo tiene como objetivo reflexionar sobre la historia de una comunidad muy
estable y central en Granada que se articula en torno a un espacio que durante mas de tres
décadas se denomind Mezquita At-Taqwa y que hoy es la Mezquita Sheykh Zayed.® Su
trayectoria permite observar como el pasado islamico interactia con el presente para proyectar

(2) Se sigue el sistema de transliteracion de la revista A/-Andalus, pero se ha respetado el uso habitual de los
titulos y nombres propios tal y como aparecen en los testimonios y fuentes de la comunidad musulmana de
Granada y cuya transliteracion produciria extrafiamiento. También se utilizan los términos islamicos
recogidos en el Diccionario de la RAE.

AAM 32 (2025) 197-213



200 ELENA ARIGITA MAZA

el futuro de los musulmanes como minoria religiosa en Granada. Su reforma integral a partir
de 2017 obliga a investigar mas alla del contexto local y atender a las interacciones con otras
dinamicas nacionales y transnacionales.

2. La centralidad de la Mezquita de Correo Viejo en la historia de la comunidad
musulmana de Granada.

Mientras que la Mezquita Mayor ha recibido una mayor atencion en el ambito académico
y sin duda es un lugar de referencia por el espacio que ocupa en el Albaycin, por su historia y
por su actividad cotidiana, la historia de la Mezquita al-Taqwa merece igualmente atencion
como espacio central para la visibilidad del islam en la ciudad. Ambos lugares tienen, 0 mas
bien tuvieron en el pasado, fuertes vinculos. Por supuesto, hay otros espacios que albergan
oratorios en barrios mas periféricos y en el cinturén metropolitano y que igualmente articulan
la vida comunitaria. Pero la centralidad de At-Taqwa para la historia del islam en la Granada
contemporanea se debe, sobre todo, a su trayectoria y en parte también a que la radical
transformacion del espacio que ocup6 durante cuatro décadas encapsula y refleja parte de las
dinamicas de visibilizacion del islam en la ciudad, a la vez que nos permite reflexionar sobre el
binomio islam y Europa y, mas concretamente, sobre la cuestion de la identidad musulmana en
Europa.

La Mezquita no es un edificio independiente, sino que se integra en un inmueble de la
Calle Correo Viejo, un callejon estrecho que se abre a una pequena placeta en su parte central
para estrecharse de nuevo y conectar la calle Elvira con Caldereria Nueva en el bajo Albaycin.
El edificio que alberga la Mezquita, hoy totalmente reconstruido, era en los afios 80 un edificio
de viviendas antiguo en una zona muy degradada de la ciudad que servia como lugar de
consumo y menudeo en el contexto de la epidemia de heroina de ese periodo. El espacio fue
alquilado en 1982 para transformarlo en oratorio, sumandose asi al primer oratorio conocido
como Zawiyya (noétese la referencia sufi) de San Gregorio, que estaba en la zona mas alta del
barrio. Después de que se alquilara el espacio de Correo Viejo, la Zawiyya de San Gregorio
pasoé a ser una Madrasa, es decir, un espacio distinguido para la formacion isldmica en 1984.
Finalmente, ese lugar fue vendido a una orden catdlica y funciona hoy como colegio concertado.
En la misma época se adquirio el solar en el que, tras muchas vicisitudes, se inauguraria el 10
de julio de 2003 la conocida como Mezquita Mayor de Granada.

Esa primera comunidad musulmana fue conocida inicialmente como «comunidad sufi
dargawi» y mas popularmente como «los sufies de Granada». De ella da testimonio un libro
dificil de clasificar segtn las categorias bibliométricas al uso, pero tiene un gran valor porque
relaciona la erudicion académica sobre la tradicion islamica (particularmente el sufismo) y la
historia de al-Andalus con un relato en primera persona de los encuentros de un periodista y un
arabista con aquella primera comunidad musulmana. En Murieron para vivir: El resurgimiento
del Islam y el Sufismo en Espaiia (1983), el periodista Francisco Lopez Barrios y el arabista
Miguel José Hagerty plasmaron la historia de esa comunidad inicial a través de testimonios en
primera persona que los llevaron desde Granada a otros puntos de la geografia andaluza y del
Norte de Marruecos y que combinan con largas explicaciones sobre conceptos islamicos y sobre
una historia de al-Andalus. Su historia de al-Andalus no sigue aparentemente los debates
historiograficos de los estudios andalusies, sino que estos sirven para conectar y explicar las

AAM 32 (2025) 197-213



201ARQU1TECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

historias de vida y la observacion de la practica musulmana. El conocimiento sufi esta en el
centro de ese relato a dos manos para el que recogen testimonios en los que el pasado andalusi
da sentido a la nueva visibilidad del islam.

De ese libro, llaman particularmente la atencion las reflexiones, observaciones y
descripciones minuciosas de los lugares tal y como eran en ese tiempo. Uno de los protagonistas
de ese relato da legitimidad a la obra, a la que en distintas ocasiones se ha referido como un
«acta notarial de todo lo que sucedié en Granada en aquella época». El Albaycin que empez6 a
poblar esta comunidad musulmana, unas cincuenta familias, es descrito de la siguiente manera:

Quizéds uno de los milagros de los darqawis haya sido convertir los cascajos, basuras y florecientes
comunidades de roedores en lugar destinado a la fe y origen en la actualidad de polémicas y murmuraciones.
La adquisicion de este solar por parte de la comunidad sufi de Granada, contiguo a la iglesia de San Nicolas,
tomo el Albayzin por sorpresa, pues si ya era del domino publico que estaba adquiriendo determinadas casas
antiguas, la compra de la codiciada parcela, una de las mas caras y mejor situadas de la ciudad, convenci6 a

la mayoria de que «el fenomeno darqawi» iba en serio (Lopez Barrios y Hagerty, 1983, p. 136).

Ese fragmento se refiere a la adquisicion del solar en el que después de un largo periplo se
inauguraria la denominada Mezquita Mayor en 2003 y refleja tres cuestiones importantes en la
reconfiguracion del espacio del Albaycin como «lugar de memoria»®: por un lado la situaciéon
de deterioro en la que se encontraba el espacio que estaban adquiriendo, por otro la capacidad
economica de la comunidad y, finalmente, los recelos con los que se acogio esta estrategia de
revitalizacion del barrio.

Junto a ese libro de Lopez Barrios y Hagerty, la tesis doctoral de Francisco Javier Roson
Lorente (2008) constituye un documento valioso para reconstruir la memoria de esa historia del
islam en el Albaycin granadino en un momento (post 11S y 11M) en el que la denominada
«cuestion musulmanay situaba en el punto de mira la visibilidad musulmana en el entorno
ciudadano. La tesis no solo se basa en la documentacion generada por la comunidad, sino
especialmente en un trabajo etnografico que describe con gran precision la visibilizacion del
islam en la ciudad en el contexto histdrico de principios de los 2000, identifica a los principales
actores sociales y sus posicionamientos en las tensiones vecinales sobre la construccion de la
Mezquita Mayor inaugurada en julio de 2003.

Para la reconstruccion de la historia de at-Taqgwa tomamos como punto de referencia esas
dos publicaciones que en distintos periodos han abordado el estudio de la visibilizacion del
islam en Granada. Son documentos de gran valor no solo por los datos que aportan sino también,
o especialmente, porque se construyen en coyunturas historicas diferentes y desde lugares de
enunciacion también distintos: Para Lopez Barrios y Hagerty, la metodologia disciplinar es

(3) Esa expresion, que remite a la obra monumental coordinada por del historiador Pierre Nora, Les lieux de
mémorie, publicada entre 1984 y 1992, tiene una genealogia que esta directamente vinculada a la historia de
la Nacion en Francia. Como concepto, ha trascendido el marco nacional y la especificidad francesa del
proyecto de Nora y nos obliga a pensar los marcos de referencia en los que la historia como relato de la
Nacion excluye otros relatos de identidades minoritarias. En el caso de los musulmanes, la alteridad se
construye sobre la paradoja de incluir de manera esencialista el pasado andalusi en la historia de Espaiia. Al-
Andalus y sus «lugares de memoria» se construyen en la historia nacional como lugares de una temporalidad
pasada y terminada. Sin embargo, para muchos musulmanes, al-Andalus forma parte de su presente.

AAM 32 (2025) 197-213



202 ELENA ARIGITA MAZA

secundaria. Su libro combina la observacion de las dinamicas comunitarias y su impacto en el
entorno con la contextualizacion en la tradicion islamica de la literatura de autores sufies y
andalusies. La tesis de Roson despliega una taxonomia rigurosamente construida desde la
disciplina antropologica principalmente. Ambos trabajos, separados en el tiempo mas de dos
décadas, consideraron que su observacion se estaba llevando a cabo en un momento histérico
crucial y la cuestion de la convivencia vecinal es central en sus conclusiones. Sin duda fueron
momentos de referencia en la visibilizacion del islam: a principios de los 80 empieza la
transformacion del Albaycin de barrio degradado a lo que hoy es, y en buena parte se debio al
establecimiento de la nueva comunidad musulmana que estaba asentindose y dinamizando la
vida del barrio. A mediados de los 2000, los atentados del 11S y el 11M habian situado a los
musulmanes en el punto de mira y la denominada «cuestion musulmanay se plantea como un
problema de seguridad que de nuevo suscita recelos, esta vez en un contexto de «guerra contra
el terrorismo» post 118.

Esta aproximacion se complementa con la literatura sobre el sufismo en Occidente y la
investigacion sobre la coyuntura geopolitica que propici6 el cambio decisivo del aspecto de la
Mezquita de Correo Viejo a partir de 2017. También se ha recurrido a los testimonios escritos
por los protagonistas en las publicaciones de la comunidad y a las noticias de sus distintos
medios de difusion de actividades a través de webs y, mds recientemente, de redes sociales.
Igualmente, se han recogido fuentes orales en encuentros con miembros de la comunidad que
han estado involucrados en la gestion de la Mezquita y se han utilizado las anotaciones de la
observacion participante en diferentes actividades que la comunidad musulmana de Granada
lleva a cabo en fechas senaladas desde 2022.

3. La Comunidad Musulmana Espaifiola de la Mezquita At-Tagwa

La historia de at-Taqwa estuvo vinculada en sus inicios a la formacioén de la comunidad
sufi entre 1978 y 1981 bajo la guia del Shayj Abdalgadir as-Sufi. El Shay; Abdalqgadir,
anteriormente lan Dallas (Ayr, Escocia, 1930 — Ciudad del Cabo, 2021), se habia iniciado en el
islam en 1967 en Marruecos. Su figura ha sido descrita como carismatica y muy polémica, entre
la contracultura de su contexto social de origen y la adquisicion del conocimiento islamico sufi
(Sedwick 2017: 236-246 y De Diego 2022). Tal vez el semblante més interesante es el que traza
Ron Geaves, quien explica en la trayectoria de Abdalgadir una evolucidon desde una primera
época en la que su vision se acerca mas a un misticismo universal tendente al esoterismo y
desvinculado de las raices isldmicas del sufismo hasta llegar al convencimiento y la da‘wa de
una préactica islamica ortodoxa y el cumplimiento de la sharia desde finales de los 70 (Geaves
2014: 250-251).

Quienes se unieron a esta primera comunidad en Granada llegaron cuando el Shayj
Abdalqgadir tenia ya un discurso basado en la moral islamica. Se describen como un grupo de
jovenes desencantados con la situacion politica y en una busqueda espiritual. Relatan historias
de vida en las que reflexionan sobre su juventud como un periodo de inquietudes vitales muy
diversas. Su asentamiento en el Albaycin granadino se visibilizé a través de la adquisicion de
locales y la apertura de comercios, restaurantes y teterias que revitalizaron un barrio que estaba
muy degradado a pesar de su centralidad espacial en la ciudad y su relevancia historica.

AAM 32 (2025) 197-213



203ARQU1TECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

Un testimonio indirecto pero muy cercano refleja una valoracion de esa primera etapa y
sefala la forma de ejercer la autoridad como motivo de tensiones y fragmentacion, una idea
repetida en varias conversaciones con testigos de aquella época:

Aquella primera vivencia comunitaria, muy jerarquizada y mediatizada por la figura del maestro, del s#eij,
ofrecia, en el ambito espiritual, contenidos interesantes. Muchos de estos primeros musulmanes han
expresado reiteradamente la naturaleza paraddjica de dicha experiencia y han llegado a conclusiones
parecidas, en el sentido de que, aunque la estructura social autoritaria y arbitraria de la comunidad resultaba
bastante contradictoria con el mensaje islamico, paralelamente pudieron conocer los fundamentos del islam
y experimentar las formas de meditacion, adoracion y pensamiento que distinguen la vida profunda de los

musulmanes (Cabrera, 2014, 28).

Entendemos aqui que quiere decir «mediada» por la figura del Shayj Abdalqadir, cuestion
que se ha repetido a lo largo de afios en conversaciones con personas que formaron parte de
aquel grupo inicial y del que se distanciaron. La autoridad del Shayj tenia un impacto
significativo no solo en la practica isldmica sino también y especialmente en la vida
comunitaria, segun corrobora la investigaciéon de Antonio de Diego, un especialista en sufismo
vinculado a Junta Islamica (De Diego, 2020).

La comunidad crecia y se buscaban formas de organizarla. En 1980 se constituye la
Sociedad para el Retorno del Islam en Espafia, que se encargaria de gestionar los espacios con
Mansur Escudero™ a la cabeza asumiendo las funciones de Emir. De esa manera el liderazgo
espiritual del Shayj Abdalqadir quedaria separado de las tareas de gestion de la comunidad, que
asumia Escudero. Dos imames mauritanos, Sayj Hamid y Sayj SAbd al-Rahman, fueron
contratados para educar a la comunidad en 1981. La Mezquita de Correo Viejo (conocida
entonces por el nombre de la calle) abrid en 1982 bajo el paraguas de esta organizacion con el
liderazgo espiritual del Shayj Abdalqadir y la direccion de Mansur Escudero como Emir.

En 1985 tiene lugar una crisis importante que marca un nuevo periodo. Los desacuerdos
sobre como organizar la comunidad evolucionaron hacia una ruptura o, en palabras de uno de
los testimonios recabados, una «separacién»®, que tuvo lugar en el Ramadan de 1985. La
comunidad tenia (y sigue teniendo) la costumbre de ir a un punto alto fuera de la ciudad para
observar el Ailal, el primer cuarto creciente lunar que marca el inicio del mes. Ese afio, segun
uno de los testimonios recabados, el Shayj Abdalgadir anunci6é que esa costumbre ya no seria
necesaria porque iban a seguir la fecha oficial de Marruecos, lo que es recordado hoy con
malestar por la sorpresa que causé una decision que se considero politica y por renunciar a una
préctica que a dia de hoy se sigue celebrando de forma comunitaria y constituye una fecha

(4) Mansur Abdussalam Escudero (Malaga 1947-Almodévar del Rio 2010) fue miembro fundador y presidente
de la Federacion Espaiiola de Entidades Religiosas Islamicas (FEERI) desde 1990 hasta 2003, y hasta 2006
también fue uno de los dos secretarios generales de la Comision Islamica de Espafia, el organismo oficial
que representa a los musulmanes como minoria reconocida. Formado como médico especialista en neuro-
psiquiatria, el joven Escudero fue defensor de las libertades democraticas y se convirtid al islam en 1979 con
la comunidad Morabitun, de la que se apart6d para fundar Junta Islamica en 1989, una entidad con un gran
impacto en la difusion del conocimiento islamico en espafiol dentro y fuera de Espafia.

(5) La tesis de Roson Lorente ahonda en la ruptura. Sin embargo, dos décadas mas tarde ese testimonio de un
miembro de la comunidad muy cercano al Shayj Abdalqadir normaliza el distanciamiento enfatizando la
importancia de la adquisicion del conocimiento islamico a través de las enseflanzas del Shayj, algo que
corroboran otros testigos de la época.

AAM 32 (2025) 197-213



204 ELENA ARIGITA MAZA

sefialada en la vida social de la comunidad®. Independientemente de si forman parte de una
asociacion o no, o si frecuentan una mezquita u otra, cada afio en el Cerro del Aceituno se sigue
congregando un grupo de personas muy diverso para el avistamiento del 4ilal de Ramadan v,
en ese lugar también se celebra el °I1d al-Fitr convocado por la Mezquita Mayor.

Un segundo y definitivo desencuentro tuvo lugar el dia que encontraron la Mezquita de
Correo Viejo cerrada. El grupo disidente de los dictdmenes del Shayj la reabrid y continu6 con
su disciplina sufi sadili dargawr aprendida con Shayj Abdelqadir, aunque ya definitivamente
desvinculados de su autoridad. Hasta el dia de hoy, esa comunidad que se distancio del Shayj
Abdalqgadir conserva el mismo diwan y wird aprendidos con ¢€l, aunque han evolucionado bajo
la influencia de un maestro sufi valenciano afincado en Téanger, el Shayj Abdullah al-Balansi,
de quien aprenden la practica sufi sadili tadilr.

Con esa fragmentacion, la comunidad del Shayj Abdalgadir evoluciona como Comunidad
Islamica en Espafa integrada en la red transnacional Morabitun y registrada en el Registro de
Entidades Religiosas con fecha de 1980. A pesar de ello, y a diferencia de otros grupos, declina
participar en el proceso de reconocimiento e institucionalizacion considerando que
federaciones, asociaciones y presidentes no son estructuras propias de un modelo islamico.
Seglin un miembro de la comunidad, el ejemplo de las politicas en Francia les determiné a no
participar en procesos de representacion.

Segun testimonios orales de miembros relevantes del grupo escindido, después de 1985 la
Mezquita de Correo Viejo se desvinculo de la comunidad del Shayj Abdalqadir. El edificio de
Correo Viejo fue alquilado hasta alrededor de 1992, cuando el Ministerio de Awgaf de Emiratos
Arabes Unidos lo compré y alquild a la comunidad por un precio simbélico a través de la
Embajada. Asi describia la revista Verde Islam” el entorno de la Mezquita at-Taqwa en 1995:

(6) Elinicio y fin del mes de Ramadan empieza, siguiendo el figh, en funcion de la observacion de la luna y del
calculo astrondémico, con ligeros matices sobre el procedimiento segiin cada escuela juridica. Distintos
organismos autorizados seglin el pais emiten sus comunicados sobre el calculo del calendario lunar, que se
complementa con el avistamiento del primer cuarto creciente. Pero las fases lunares no necesariamente
coinciden con la vida sociopolitica y eso lleva a divergencias y distanciamientos que, en el caso de Europa,
responde a afinidades con paises musulmanes. Por ejemplo, en 2025, La Comision Islamica de Espana
estableci6 el sabado 1 de marzo basandose en la observacion de la luna en Mahon (Islas Baleares), como
municipio mas oriental, y dio validez para todo el Estado, incluyendo el municipio mas occidental, El Hierro
(Islas  Canarias)  (https://comisionislamica.org/2025/02/28/sabado-1-de-marzo-primer-dia-de-ramadan/
Consultada 19/06/2025). Sin embargo, la Comunidad Islamica de Espafia, a través de la web de la Fundacion
Mezquita de Granada, anunciaba que el inicio era el domingo 2 de marzo «no habiendo sido avistado el
cuarto creciente de la luna ni en Espaila ni en la zona de referencia», que sigue siendo Marruecos
(https://mezquitadegranada.com/comunicado-inicio-de-ramadan-1446-2025/ Consultada 19/06/2025). El
calendario isldmico es fuente de discrepancias constantes que se solucionan de forma practica en la vida
cotidiana teniendo en cuenta la planificacion de los festivos: si se va a viajar a celebrar el ‘Id el Fitr que
marca el final de Ramadan con la familia a otro pais, si se va a celebrar en una Mezquita o en otra, segun el
comunicado oficial que se siga, o si se va a viajar a Arabia Saudi para hacer la ‘umra (peregrinaciéon menor
no obligatoria).

(7) Revista publicada en papel por Junta Islamica entre 1996 y 2003. La coleccion completa esta digitalizada y
se puede consultar en Verislam, que es la nueva plataforma heredera de la antigua Webislam, pagina pionera
y una de las principales webs en espaiiol de noticias sobre el mundo musulman y para la divulgacion del
conocimiento islamico https://www.verislam.com/verdeislam/ (Consultada 28/06/2025).

AAM 32 (2025) 197-213


https://comisionislamica.org/2025/02/28/sabado-1-de-marzo-primer-dia-de-ramadan/
https://mezquitadegranada.com/comunicado-inicio-de-ramadan-1446-2025/
https://www.verislam.com/verdeislam/

205ARQU1TECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

El visitante encuentra perfecto el entorno de la Mezquita, el ajetreo de las calles cercanas, el zoco que ha ido
surgiendo alrededor. Todo indica que ha habido un desarrollo simultaneo de la Mezquita y el Zoco, una
ayuda mutua que nadie ha planificado pero que Allah, subhana ua ta ala, ha querido, y El es Quien planea.
Este espacio urbano islamico resulta muy «creible» y esta claro que favorece valores sociales de indudable
interés para todos. Para los musulmanes en particular es una referencia ejemplar. La Mezquita At-Taqua -
Temor de Dios ha sido el baluarte inaccesible al desaliento en los momentos de nuestra historia en que
olvidarse, perderse, era una tentacion demasiado fuerte. La Mezquita ha resistido a épocas de desamor, de
desencuentros. Siempre ha estado ahi, en Correo Viejo, abierta a los viajeros, a los extranjeros y a los
nacionales, generosa, impartiendo ensefianza, cobijo dando, alimentando en Ramadan, enterrando a los
muertos, cavando el hoyo... Ha sido la Mezquita de la Resistencia y de la Continuidad. Verde Islam (1995),
n®2,p. 53.

En 1996, la Comunidad da un paso mas y se registra en el Registro de Entidades Religiosas
como Comunidad Musulmana Espafiola de la Mezquita del Temor de Allah en Granada.
Zakaria Maza Vielva® fue la persona que asumio la representacion y gestion como Presidente,
con el apoyo de los dos imames mauritanos. Desde ese afio hasta 2015, cuando Zakaria fallecio,
¢l y los imames fueron una referencia estable de autoridad en la ciudad. La mezquita Taqwa
siempre estuvo abierta, ubicada en un lugar céntrico de la ciudad que facilitaba el acceso.
Ahmed Maza, hijo de Zakaria, formado como arabista en la Universidad de Granada y
colaborador suyo en el ambito de la traduccidn, reemplazé a su padre cuando este fallecio en
2015 y la Mezquita siguid funcionando con las mismas rutinas hasta 2017.

La observacion de la practica sufi en Granada a través de los relatos de vida de aquellos
jovenes que abrazaron el islam en aquella primera comunidad permite matizar las taxonomias
que la literatura sobre el sufismo en Europa propone y que clasifican la practica sufi de los
europeos conversos entre el esoterismo, la cultura New Age e ideologias de extrema izquierda
y extrema derecha, o mas especificamente anti-modernas y/o contraculturales, a la vez que
destacan el papel que el legado historico en la legitimacion de la presencia del islam en Europa
(Piraino y de Diego, 2023: 221). Si bien esas categorias y descripciones son operativas, cuando
se observa un espacio local muy concreto en diacronia, lo que en el nivel macro marca
profundas distancias en cuanto a ideologias y practica ritual, se matiza. En retrospectiva, los
relatos de vida reconocen sus diferencias del pasado, sus rupturas y sus desencuentros, y
también sus reencuentros.

De esa manera, en las historias de vida encontramos a un sirio que en principio situariamos
en una categoria totalmente ajena al sufismo y sin embargo sefiala que le gusta participar en el
dikr de Ramadén con los darqawies porque le recuerda a la practica de su infancia en su Siria
natal. Igualmente, quienes protagonizaran la separacion de 1985 dentro de la comunidad
darqawi, hoy organizan reuniones entre comunidades y celebran las fechas sefialadas juntos.
Acompafiando a un grupo de mujeres que se retinen semanalmente en una halaga (circulo de
estudio) con origenes muy diversos, pero mayoritariamente migrantes, encontramos que

(8) (Cérdoba 1951-Granada, 2015). Formado como maestro en Cordoba y posteriormente licenciado en Lengua
Arabe por la Universidad de Umm al-Qura de La Meca, tuvo una importante dedicacién a la traduccion,
entre la que destaca la muy utilizada traduccion al espafiol de la coleccion de Hadices del Imam Al-Nawawi.
Los Jardines de los Justos (publicada por Junta Islamica en 1999). Ejerciéo como profesor en la pionera
Universidad Islamica Averroes de Cérdoba. Igualmente, fue una figura clave para la gestion del Cementerio
Islamico de la Rauda de Granada.

AAM 32 (2025) 197-213



206 ELENA ARIGITA MAZA

organizan la Sahada de una amiga que frecuenta esa halaga en la Mezquita Mayor y, en el
mismo dia y en el mismo espacio, un grupo de mujeres liderado por una integrante de la
comunidad Morabitun guia a una compafiera latinoamericana en su Sahdda y una marroqui a
una espanola en la suya. Son dos grupos distintos en el mismo espacio, igual que posteriormente
el cuscuis que organiza la Mezquita los viernes es compartido por todas las mujeres en la misma
sala en circulos distintos. Es decir, observamos grupos con afinidades personales diferentes,
historias de vida que divergen en muchos aspectos (ideologicos, de adquisicion del
conocimiento isldmico, de origenes nacionales, étnicos y socioculturales distintos...) pero que
comparten el mismo espacio para hacer las mismas cosas: la oracion del viernes, acompafar en
la profesion de fe a las compafieras a las que han ayudado a iniciarse en el conocimiento
islamico y la comida compartida. En definitiva, la observacion participante a lo largo de meses
y afios nos lleva concluir que la vida cotidiana de las mezquitas desafia en ocasiones y en otras
matiza las metodologias de clasificacion, diluyendo las categorias estancas y los
posicionamientos férreos o inmovilistas.

3. La interferencia de la diplomacia ptblica emirati

El 24 de abril de 2017 se constituyd en Espafia una Fundacion para la Cultura Islamica y
la Tolerancia Religiosa (FICRT) financiada por Emiratos Arabes Unidos. Estando la propiedad
del edificio de Correo Viejo en manos emiraties, la Fundacion inicid6 un proceso de
remodelacion y control del espacio de la Mezquita alineado con la nueva estrategia de
diplomacia religiosa de Emiratos. Explicar este cambio drastico requiere una pequeiia digresion
del enfoque local para introducir el contexto de la diplomacia religiosa postrevoluciones arabes.

Durante la revolucion egipcia de 2011, el ulema «global» Yisuf al-Qaradawi,) con el
respaldo de la Uni6n Internacional de Ulemas Musulmanes (UIUM, al-Ittihad al-*Alamf li-1-
‘Ulama’ al-Muslimin), habia propuesto una féormula nueva de jurisprudencia de la revolucion
(figh al-tawra), que daba legitimidad islamica a las movilizaciones y proponia un marco
islamico para una reforma democratica. Al mismo tiempo, Qatar apoyaba financieramente la
estrategia politica de los Hermanos Musulmanes, ganadores de las primeras elecciones
democriticas tras el derrocamiento del Presidente Mubarak. Pero en esa estrategia, el mauritano
‘Abd Allah Bin Bayya'”, que habia colaborado con Yiisuf al-Qaradawl desde 2004 en la

(9) Global mufti: the phenomenon of Yusuf al-Qaradawi es el apropiado titulo de un libro de 2009 editado por
dos grandes especialistas en la obra de al-QaradawT, Bettina Gréf'y Jakob Skovgaard-Petersen. La centralidad
de al-Qaradawi (Saft Turab, Egipto 1926 - Doha, Qatar, 2022) como figura carismatica y autoridad de
referencia en la jurisprudencia islamica estuvo vinculada a su formacion azhari, pero también a sus
posiciones politicas. Era considerado independiente (del poder politico) frente a la funcionarizacion de los
ulemas azharies después de la reforma impuesta por Naser en 1961 y «moderado», aunque muy influyente
en la orbita del pensamiento de los Hermanos Musulmanes sin asumir nunca un vinculo orgénico con el
movimiento. La gran plataforma que le proporcion6 el canal qatari al-Jazeera y sus conexiones por todo el
mundo le permitieron impulsar 6rganos consultivos muy influyentes en las esferas publicas musulmanas.

(10) ‘Abd Allah Bin Bayya (Timbedra, Mauritania, 1935). En 1981 se traslado a Arabia Saudi, donde ejercio
como profesor de figh en la Universidad Rey ‘Abd al-Aziz de Yeda, a la vez que mantenia una estrecha
relacion con la familia real emirati, que habia contribuido significativamente con ayuda humanitaria a
Mauritania. En 2004 asumi6 el cargo de vicepresidente de la Union Internacional de Ulemas Musulmanes
(UIUM) liderada por al-Qaradawi y sostenida por Qatar. Inicialmente estaba alineado con su pensamiento
sobre la moderacion, pero con el apoyo decidido de al-Qaradawi y Qatar a la Revolucion egipcia empezaron
a discrepar, renunciando a su cargo en la UIUM en septiembre de 2013. Para Bin Bayya, los debates publicos
sobre la democracia y los argumentos de legitimacion islamica estaban conduciendo a un «caos del discurso

AAM 32 (2025) 197-213



207ARQU1TECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

UIUM, se distancié y cred un espacio alternativo, el Foro para Promover la Paz en las
Sociedades Musulmanas (FPPSM, Muntada Ta'ziz al-Silm fi I-Muytama‘at al-Muslima), con el
apoyo de Emiratos y el patrocinio del Ministro de Asuntos Exteriores ‘Abd Allah b. Zayid al-
Nahyan (Warren, 2021).

Asi, 2019 fue denominado en Emiratos Arabes Unidos Afio de la Tolerancia (‘A4m al-
Tasamuh)'V, y consolidaba una estrategia articulada a través del proyecto de ‘Abdallah Bin
Bayya sobre la jurisprudencia de la paz (figh al-silm) en oposicion al proyecto de Yusuf al-
Qaradawi. Ademas, para fortalecer esa estrategia, Emiratos recurri6 al capital simbdlico de al-
Azhar como contrapeso: el Sayj al-Azhar Ahmad al-Tayyib, utilizé la independencia sin
precedente que le habia otorgado la Constitucién de 2012 y que supo mantener a pesar de su
suspension tras el golpe de al-Sisi. Si Bin Bayya no era el contrapeso suficiente frente a la
autoridad de al-Qaradawi, con las iniciativas de al-Tayyib como representante de al-Azhar,
Emiratos se situo en la escena internacional como el gran promotor del didlogo interconfesional
(Mohamed 2024, p. 17).

La rivalidad entre Qatar y Emiratos por definir al/-wasatiyya (la moderacion) supuso un
gran despliegue que fue penetrando en ambitos culturales, académicos y también a través de
sus redes de apoyo a mezquitas y asociaciones musulmanas, una influencia que lleg6é también
a la Mezquita at-Taqwa.

Con ese escenario de relaciones internacionales como telon de fondo, fue constituida y
registrada en Espafia la FICTR como entidad de interés publico en 2017, el mismo afio en que
intervino en la Mezquita de Correo Viejo. Sus objetivos, segln su pagina web, son «promover
el dialogo interconfesional en un marco de tolerancia e integracion, asi como fomentar la
mediacion cultural a través de la difusion del conocimiento de la lengua, cultura y civilizacion
islamica», a través de una estrategia de cooperacion académica y divulgacion cultural'?. La
Mezquita permaneci6 cerrada cerca de un afio, y cuando reabrid, después de un proceso de
rehabilitacion estructural, su aspecto ha cambiado por completo y su nombre también, inspirada

religioso» que debia solucionarse con una intervencion y el apoyo estatal a los ulemas. En marzo de 2014,
Bin Bayya anuncié formalmente la creacion de su nuevo Foro, con sede en Abu Dabi y patrocinado por el
Ministro de Asuntos Exteriores de EAU. Con esta iniciativa anuncié una nueva rama de la jurisprudencia, la
«jurisprudencia de la paz» (figh al-silm), como alternativa a la «jurisprudencia de la revolucion» de al-
Qaradawt bajo la premisa de dar prioridad a la ausencia de conflicto como condicién fundamental, y con el
objetivo de promover iniciativas interreligiosas, que fueron asumidas como parte de su estrategia de
diplomacia publica por parte de Emiratos para restar influencia a los Hermanos Musulmanes y disputar el
espacio en el plano internacional a Qatar.

(11) Entre las iniciativas de ese afio, tal vez la méas destacada fuera la firma conjunta del Papa Francisco y el Sayj
al-Azhar del Documento sobre la Fraternidad Humana en Abu Dabi 4 de febrero de 2019 que refrendaba la
estrategia de Emiratos como gran promotor del didlogo interreligioso. https://www.moec.gov.ae/-/year-of-
tolerance-1 Consultada 21/06/2025. Sobre las iniciativas islamicas para promover el didlogo interreligioso
véase Nadia Hindi Mediavilla, Antonio Miguel Peldez Rovira y Maria Dolores Rodriguez Goémez.
«Religious pluralism in the Islamic tradition in late al-Andalus and in contemporary Islamic
transnationalism: A conceptual approachy.

(12) Con ese marco de referencia, en 2019, declarado por Emiratos como «afio de la toleranciay, la FICTR inicid
su programacion académica en Granada con unas Jornadas sobre la Cultura de la Tolerancia celebradas en
la Universidad de Granada que se replico en Malaga y en Madrid. La programacion se puede consultar en
las memoria anual de 2019. A partir de 2021 no hay mas memorias anuales. En la seccion de «Actividades
y Eventos» recoge actividades publicas hasta 2023. https:/ficrt.com/quienes-somos/ Consultada 21/06/2025.

AAM 32 (2025) 197-213


https://www.moec.gov.ae/-/year-of-tolerance-1
https://www.moec.gov.ae/-/year-of-tolerance-1
https://ficrt.com/quienes-somos/

208 ELENA ARIGITA MAZA

por la Mezquita Sheykh Zayed de Abu Dabi, con la que comparte nombre!¥). El antiguo espacio
de fachada de color bermejo, con las paredes interiores alicatadas con azulejos de patrones
andalusies y madera y alfombras en tonos marrones y rojizos oscuros, se habia transformado
en un espacio radicalmente diferente. El nuevo disefio habia sustituido los azulejos por marmol
blanco, las nuevas alfombras eran de tonos beige y la fachada blanca. En conjunto, el espacio
ahora es mucho mas luminoso y cuenta con un sistema de seguridad que incluye numerosas
camaras en el interior. Segun varios testimonios de antiguos miembros de la comunidad at-
Taqwa, el lugar ha perdido su identidad.

En esa nueva época para la Mezquita de Correo Viejo, los jeques mauritanos se jubilaron
y regresaron a su lugar de origen. La nueva entidad contraté a un imam marroqui formado en
Emiratos que utiliza la vestimenta tradicional emirati y reproduce usos alli aprendidos, algo que
algunos informantes han sefialado de forma critica e irénica como una imposicion de usos
ajenos.

El nuevo giro supuso un cambio importante en la vida cotidiana de la Mezquita, totalmente
dependiente a partir de entonces de decisiones tomadas desde Emiratos, con la consecuencia
del abandono del espacio por un numero significativo de personas decepcionadas con la
intervencion. El lugar estd hoy custodiado por seguridad privada, abre solo durante los horarios
de oraciéon y en distintas conversaciones informales he podido constatar que hay un
extrafiamiento o rechazo hacia el nuevo estilo emirati. Con todo, es justo sefialar que la oracion
del viernes estd muy concurrida, algo que se debe vincular a su emplazamiento estratégico en
el centro de la ciudad y rodeada de comercios regentados por musulmanes.

La Mezquita at-Taqwa ya no existe como el lugar que fue a lo largo de mas de tres décadas.
La comunidad se ha trasladado, y el lugar sirve a la estrategia para promover las politicas
religiosas de los Emiratos en Espafia. En los relatos de personas con origenes y trayectorias
vitales muy diversas, conversos y migrantes, el cambio de 2017, que en principio podria parecer
como una mejora del entorno por la obra de rehabilitacion, es no obstante descrito de forma
negativa: los usos emiraties del nuevo imam y el marmol blanco del lugar resultan en un
extrafiamiento y una imposicion. En todo este tiempo, solo una persona se ha referido a este
cambio en su dimension politica como una estrategia para erosionar la influencia de los
Hermanos Musulmanes. En todos los demads casos, el cambio se ha percibido en su dimension
estética.

4. Del Albaycin a la Vega: Arquitectura religiosa, performatividad y agencia

Quienes anteriormente se reunian como comunidad en torno a la Mezquita at-Taqwa
prefieren hoy salir de la ciudad a la denominada Mezquita de la Vega, que habia sido inaugurada
en 2011. La historia de esa Mezquita, situada en Atarfe (a 10 km. del centro de la ciudad), fue
narrada por su principal impulsor, Shuaib Sanchez, en la pagina web informativa local El/

(13) El programa Medina de RTVE, que se anuncia como «espacio semanal de la Comunidad Islamica, que se
ocupa de los temas de actualidad del colectivo isldmico en Espafia y de la recuperacion del Islam histdrico
hispano», publicé el 29/05/2022 un programa sobre la Mezquita Sheikh Zayed de Granada, identificandola
como filial de la Mezquita del mismo nombre en Abu Dabi, https://www.rtve.es/play/videos/medina-en-
tve/mezquita-sheij-zayed-granada-ii/6549920/ Consultada 21/06/2025.

AAM 32 (2025) 197-213


https://www.rtve.es/play/videos/medina-en-tve/mezquita-sheij-zayed-granada-ii/6549920/
https://www.rtve.es/play/videos/medina-en-tve/mezquita-sheij-zayed-granada-ii/6549920/

209ARQU1TECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

Mirador de Atarfe. La Mezquita, constituida como asociacion cultural y no como entidad
religiosa, esta junto a un taller de ceramica en el que, entre otros trabajos, se fabrican las lapidas
que se utilizan en el Cementerio Islamico de la Rauda. Segun el relato de Shuaib, fue Zakariia
quien observo que la casa vecina, que se ponia en alquiler, tenia la orientacion propia de la
quibla. El relato escrito de como sucedié muestra la importancia de los vinculos vecinales y la
relacion afectiva con el espacio:

Este pasado verano, justo unos dias antes de Ramadan, estaba admirando la casa de al lado de mis buenos
vecinos, porque la acababan de pintar, y relucia con cierta majestad, cuando Remedios, su dueia, se acerco
por una especie de ventana por la que nos comunicamos, entre el seto que nos divide, y al decirle lo bonita
que habia quedado, me dijo que tenia la intencion de venderla porque se iba a quedar sola al marchar la
ultima hija que quedaba con ella, por motivos de trabajo. Y me dijo que, si yo tenia algin conocido que le
interesase, que seria mejor, que alguien desconocido la comprase, ya que estamos solos en medio de un mar
de vega, y la convivencia es muy estrecha.

A los pocos dias, pasé por aqui el hermano Zakarias, y le comenté el asunto y me dijo: «Esa casa es una
mezquita». Su comentario me atravesé el corazon. Durante todo ese Ramadan, no dejé de perseguirme esa
idea. Y cuando al final de Ramadan el hermano Muhammad Abdela, desconsolado por el fracaso del proyecto
de madraza y talleres de oficio en Orgiva, me propuso buscar algo en la Vega, a lo que le respondi: «No te
preocupes porque ya tenemos sitio».

A partir de entonces, no hemos dejado de trabajar en el proyecto de Mezquita, Madraza y Casa de Oficios.
(https://miradordeatarfe.es/?p=25830 Consultada 21/06/2025).

El espacio de esta Mezquita es una casa tipica de la Vega granadina con un torredn que
puede recordar a un minarete. Es grande, pero no ostentosa. La entrada principal da acceso a
un espacio amplio habilitado como oratorio, acondicionado de forma austera pero acogedora,
con gruesas alfombras de color rojo. Estd rodeada de un hermoso jardin en donde la comunidad
organiza las celebraciones propias del calendario islamico. Se ubica en una zona del municipio
de Atarfe en la que ha crecido un poligono industrial, lo que facilita el aparcamiento y por eso
algunos sefialan que tiene un acceso mas comodo que la Mezquita Mayor, a donde solo se puede
llegar andando, en transporte publico o pagando un parking privado. El acceso a la Mezquita
no es evidente desde la carretera. Sin embargo, una vez dentro, el espacio es un remanso tipico
de la Vega granadina, con mucha vegetacion.

La estética de este espacio, como el de la Mezquita de Correo Viejo, asi como su
emplazamiento, es radicalmente coherente con la identidad musulmana de sus promotores: una
arquitectura que es respetuosa con el entorno y la intervencion minima para adecuar los espacios
a su uso como mezquita. Si la primera estaba en el barrio histérico, la Vega tiene también
connotaciones vinculadas a la agricultura andalusi y a los oficios artesanos tradicionales. En el
caso de Shuaib, como ceramista, ha recuperado técnicas y patrones andalusies en su trabajo, y
esa es la misma logica que ha trasladado a la intervencion minima que se ha hecho en el lugar.

Oskar Verkaaik hace notar en su introduccion al volumen colectivo Religious architecture:
anthropological perspectives que, a menudo, se ha tratado la arquitectura y la decoracion de los
edificios religiosos como un asunto superficial o secundario, mas vinculada a cuestiones
politicas o sociales que a la practica de la fe, separando asi lo ritual, estético y sensorial de la
identidad social y religiosa. Esto, segtn ¢l, «supone implicitamente que uno puede distinguir

AAM 32 (2025) 197-213


https://miradordeatarfe.es/?p=25830

210 ELENA ARIGITA MAZA

entre, por un lado, la expresion material de la religion, que pertenece al &mbito superficial de la
identidad politica y, por otro, el verdadero corazén inmaterial de la religion» (2013: 9). Sin
embargo, como ¢l mismo demuestra en su estudio de la Mezquita Mayor, la arquitectura y
estética del espacio es fundamental para lo que denomina «practicas sensoriales» (sensational
practices), de tal manera que observa una relacion intima entre el espacio y toda una serie de
habitos corporales (habitus) que hacen del islam una forma de vida (Verkaaik 2013: 150). En
definitiva, siguiendo esa argumentacion, las elecciones estéticas a la hora de construir y adecuar
los espacios para un uso ritual son performativas, es decir, hay una interaccion dindmica entre
el objeto arquitectonico y el sujeto religioso. Y esto es exactamente lo que solia ser la antigua
Mezquita at-Taqwa, una casa tradicional ubicada en el corazén del Albaycin que, con la
intervencion emirati, ha perdido el vinculo afectivo y emocional que buena parte de su
comunidad tenia con el lugar. En el caso de la Mezquita de la Vega, la revelacion de Zakaria
cuando advierte que la casa «es una Mezquita», muestra la importancia que para esa comunidad
tiene el vinculo con un espacio con potencial de evocar el pasado andalusi.

En esa relacion afectiva hay ademas otro elemento que media entre el individuo y el
espacio del oratorio, y es la relacién con multiples temporalidades. En esa cuestion es necesario
distinguir el «uso del pasado» del vinculo ético y afectivo que la comunidad establece con el
lugar de culto. Es decir, el uso del pasado es una expresion que si funciona para aplicarla al
argumentario que movilizé el pasado andalusi como estrategia de legitimacion del
reconocimiento de musulmanes y judios como minorias con derechos. Sin embargo, aqui es
necesario desprenderse del utilitarismo de esa nocidon para entender que nos movemos en el
campo de la estética y la ética de la vida cotidiana.

Rogozen-Soltar ha advertido que en los relatos de conversion de la comunidad Morabitin,
la conversion «incluye multiples orientaciones temporales y les vincula con otras
dimensiones»'¥, lo que le permite utilizar el término ‘tempo-politica’ para aludir a una
estrategia activa y compleja de entrelazar el pasado, el presente y el futuro (2019: 511). Las
apreciaciones de Charles Hirschkind sobre la temporalidad heterogénea en su indagacion del
andalucismo como tradicion intelectual también son aplicables a las emociones que expresan
estos musulmanes cuando vinculan su practica con una estética andalusi y la legitiman a través
de sus las continuidades con el sufismo del Norte de Africa, algo que a su vez es reconocible y
permite crear vinculo con los musulmanes de otras latitudes. En su indagacion, Hirschkind
ahonda en esa cuestion de la temporalidad y explica que un tiempo heterogéneo desafia las
concepciones lineales y homogéneas de la historia, lo que permite entender que el pasado no es
un compartimento estanco y concluido, sino una presencia activa y compleja que sigue
influyendo en el presente (2021: 22-23).

De esa manera, la practica islamica tiene un vinculo ético y sensorial con el espacio, pero
también con una temporalidad heterogénea construida en un presente que se relaciona con el
pasado y sirve para proyectar un futuro utopico, es decir, que sirve como forma de construir
agencia musulmana. Es por eso por lo que no se trata de un proyecto politico como estrategia
de visibilizacion, o al menos no exclusivamente, porque en la vida cotidiana toda esa practica
cobra sentido en un espacio concreto y con una estética que se vincula con el pasado islamico
del lugar.

(14) Enfasis de la autora.

AAM 32 (2025) 197-213



21 lARQUlTECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

3. Conclusiones

Este articulo se ha centrado en la historia de una mezquita que, a pesar de su discreto
emplazamiento, constituye un lugar sefialado para la comunidad musulmana de Granada como
uno de los primeros oratorios musulmanes de la ciudad. Situado en un entorno inicialmente
degradado, se restaur6 y dinamizo en los 80 con una comunidad de jovenes que conectaron su
vivencia espiritual con la revitalizacion de un barrio cuyo paisaje remite al pasado andalusi. La
evolucion de la vida comunitaria corre en paralelo al proyecto urbanistico que ha hecho del
Albaycin un barrio altamente gentrificado. Con todo, lo més determinante no han sido las
politicas urbanas sino la geopolitica del Golfo en la competencia por controlar el discurso
islamico, lo que ha resignificado tanto el espacio que lo ha transformado en un lugar diferente.

Investigar la historia de at-Tagwa desde el presente a través de relatos de vida y de la
observacion participante en las dinamicas comunitarias de otras mezquitas y asociaciones nos
ha permitido matizar e incluso problematizar el binarismo que producen las categorias de
musulmanes conversos frente a islam inmigrado y/o postmigratorio. Desde esta perspectiva
localizada y observada en diacronia, esas taxonomias construyen categorias reificadas, es decir
inmutables y con un valor trascendente que esencializa una realidad que es mas compleja.

Finalmente, la observacion de como las actividades comunitarias de la Mezquita at-Taqwa
se trasladaron a un rincon de la Vega situado tras un poligono industrial, nos hace pensar
inevitablemente en como tanto las politicas urbanas como la diplomacia religiosa del Golfo han
ignorado la cohesion social que produce un espacio comunitario como es la mezquita y la
necesaria interaccion con las comunidades en las politicas locales como forma de preservar su
autonomia y su capacidad de generar dinamicas ciudadanas de inclusion.

4. Referencias bibliograficas

ARIGITA, Elena y ORTEGA, Rafael (2012): «From Syria to Spain: the rise and decline of the
Muslim Brothers». Roel Meijer and Edwin Bakker (eds.), The Muslim Brotherhood in
Europe, Londres: Hurst, pp. 189-208.

CABRERA, Hashim (2014): Memoria de Junta Islamica: 25 anios de espiritualidad, pensamiento
v accion, Lizarra, Navarra: Junta Islamica.

CESARI, Jocely y MCLOUGHLIN, Sean (2005): European Muslims and the secular state,
Aldershot, Burlington: Ashgate.

LOPEZ BARRIOS, Francisco y HAGERTY, Miguel José¢ (1983): Murieron para vivir: El
resurgimiento del Islam y el Sufismo en Esparia, Barcelona: Argos Vergara.

DIEGO GONZALEZ, Antonio de (2020): «*“Se cerraron los psiquiatricos y abrieron los centros
isldmicos”. Contracultura, hippies, psicodelia y neosufismo marroqui en la Espaia
Contemporanea». Jos¢ Antonio Gonzdlez Alcantud (ed.): Europa y la contracultura,
Granada: Abada, pp. 309-329.

DIETZ, Gunther (2004): «Frontier Hybridisation or Culture clash? Transnational Migrant
Communities and Sub-national Identity Politics in Andalusia, Spainy». Journal of Ethnic
and Migration Studies, n° 30, pp. 1087-1112.

AAM 32 (2025) 197-213



212 ELENA ARIGITA MAZA

DOMINGUEZ DiAz, Marta (2013): «The Islam of ‘Our’ Ancestors: An ‘Imagined’ Morisco Past
Evoked in Today’s Andalusian Conversion Narratives», Journal of Muslims in Europe, n°
2, pp. 137-164.

GEAVES, Ron (2014): «Sufism in the West», Lloyd Ridgeon (ed.), The Cambridge Companion
to Sufism, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 233-256).

HIRSCHKIND, Charles (2021): The feeling of history: Islam, Romanticism, and Andalusia.
Chicago y Londres: The University of Chicago Press.

HINDI MEDIAVILLA, Nadia; PELAEZ ROVIRA, Antonio Miguel Y RODRIGUEZ GOMEZ Maria
Dolores (2022): «Religious pluralism in the Islamic tradition in late al-Andalus and in
contemporary Islamic transnationalism: A conceptual approach», En Riho Altnurme,
Elena Arigita y Patric Pasture (eds.), Religious Diversity in Europe: Mediating the Past to
the Young, Londres: Bloomsbury Academic, pp. 159-174.

LACOMBA, Joan (2001): El Islam inmigrado: Transformaciones y adaptaciones de las prdcticas
culturales y religiosas, Madrid: Ministerio de Educacion.

LOPEZ GARCIA, Bernabé Y BERRIANE, Mohammed (dirs.) (2004): Atlas de la inmigracion
marroqui en Esparia, Madrid: Universidad Auténoma de Madrid y Ministerio de Trabajo
y Asuntos Sociales.

MOHAMED Mohamed (29 Sep 2024): «Selling god: Al-Azhar, UAE and transnational
transferability of religious capital», British Journal of Middle Eastern Studies, DOI:
10.1080/13530194.2024.2410209

MORERAS, Jordi (2017): «;Qué islam para qué Europa? Hacia una antropologia del islam
posmigratorio en Europa», Revista CIDOB d’Affairs Internacionals, n° 115, pp. 13-37.

PIRAINO, Francesco Y DIEGO GONZALEZ, Antonio de (2023): «Sufism in Latin Europe (France,
Spain, Italy)», Marcia K. Hermansen y Saeed Zarrabi-Zadeh (eds.): Sufism in Western
contexts, Leiden, Boston: Brill, pp. 221-248.

PLANET, Ana 1. y LEMS Johanna M. (2024): «Religious Freedom, Civil Rights, and Islam in
Spain», Rauf Ceylan y Marvin Miicke (eds.), Muslims in Europe: Historical developments,
present issues, and future challenges, Wiesbaden: Springer Fachmedien, pp. 133-148.

ROBERSON, Jennifer (2007): «Visions of al-Andalus in Twentieth-Century Spanish Mosque
Architecture», Glaire Anderson y Mariam Rosser-Owen (Eds.). Revisiting al-Andalus:
Perspectives on the Material Culture of Islamic Iberia and Beyond, Leiden: Brill, pp. 247-
2609.

ROGOZEN-SOLTAR, Mikaela (2017): Spain Unmoored: Migration, Conversion and the Politics
of Islam, Bloomington: Indiana University Press.

— (2019): «Murabitun Religious Conversion: Time, Depth, and Scale among Spain's New
Muslimsy». Anthropological Quarterly, n 92-2, pp. 509-539.

ROSON LORENTE, Francisco Javier (2008): ;El retorno de Tariq? Comunidades etnorreligiosas
en el Albayzin Granadino, Tesis doctoral, Granada: Editorial Universidad de Granada.

SALGUERO, Oscar (2011): «El cementerio isldmico de Granada. Sobre los procesos de
recuperacion del espacio publico por la comunidad musulmana local», Bandue, n° 5, pp.
201-228.

SEDGWICK, Mark (2017): Sufism in the West: From the Abbasids to the New Age. Oxford:
Oxford University Press.

VERKAAIK, Oskar (2013): «The New Morabitun Mosque of Granada and the Sensational
Practices of Al Andaluz». Oskar Verkaaik (ed.). Religious Architecture Anthropological
Perspectives, Amsterdam: Amsterdam University Press, pp. 149-169.

AAM 32 (2025) 197-213



21 3ARQU1TECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA

WARREN, David H. (2021): Rivals in the Gulf: Yusuf al-Qaradawi, Abdullah Bin Bayyah, and
the Qatar-UAE Contest Over the Arab Spring and the Gulf Crisis, Londres y Nueva York:
Routledge.

WARREN, DAVID H. Y GILMO, CHRISTINE (2013): «Citizenship and compatriotism in the Islamic
Civil State: the emerging discourse of Yusuf al-Qaradawi and the “School of the Middle
Way” ». En Aylin Unver Noi (ed): Islam and Democracy: Perspectives on the Arab Spring,
Cambridge: Cambridge Scholars, pp. 87-104.

AAM 32 (2025) 197-213



