
AAM, 30 (2023) 53-70 

MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 

 

ISLAMIC MADRID: HERITAGE, IDENTITY AND THE RIGHT TO THE CITY 

 

 مدريد الإسلامية: التراث والهوية والحق في المدينة
Daniel Gil-Benumeya Flores 

Universidad Complutense de Madrid 

 

 

Recibido: 29/09/2022   Aceptado: 27/05/2023 

BIBLID [1133-8571] 30 (2023) 53-70. 

Resumen: Madrid, como otras capitales europeas, cuenta hoy con una importante presencia de población 

musulmana, que experimenta una tensión entre su derecho a la ciudad, es decir, a habitarla con todas sus 

consecuencias materiales y simbólicas, y las lógicas del racismo, la islamofobia y otras formas de discriminación. 

Al mismo tiempo, y al contrario que otras capitales europeas, Madrid cuenta con un largo y poco conocido legado 

islámico, imbricado en la historia de la ciudad desde sus orígenes mismos de un modo que desafía los discursos 

políticos y mediáticos que presentan al islam y a los musulmanes como una presencia reciente, indeseada y 

esencialmente extraña al cuerpo social. El presente trabajo tiene como objetivo presentar un proyecto de 

investigación, difusión e intervención social articulado en torno al Centro de Estudios sobre el Madrid Islámico 

(CEMI), que pretende reflexionar sobre las posibilidades y los límites que ofrecen los más de 700 años de legado 

islámico en la capital española, para realizar, en el presente, prácticas de pedagogía de la diversidad y la alteridad. 

Dichas prácticas pretenden conectar la recuperación del patrimonio islámico madrileño con las cuestiones que 

plantea la presencia musulmana en el Madrid del siglo XXI, y, en general, la presencia de sectores de población 

cuya plena pertenencia al cuerpo social es discutida o negada. El artículo introduce las cuestiones que plantea el 

legado islámico madrileño en relación con la identidad urbana, describe los principales hitos del mencionado 

proyecto a lo largo de un lustro (2017-2022), recorre algunas de sus bases teóricas y discute críticamente su alcance 

y limitaciones.  

Palabras clave: Patrimonio, identidad, diversidad, inclusión, musulmanes en España  

 

Abstract: Madrid, like other European capitals, has today a significant Muslim population, which experiences a 

tension between its right to the city, that is, its right to inhabit the city with all its material and symbolic 

consequences, and the logics of racism, Islamophobia and other forms of discrimination to which they are subject. 

At the same time, and unlike other European capitals, Madrid has a long and little-known Islamic legacy, 

imbricated in the history of the city from its very origins in a way that defies the political and media narratives that 

present Islam and Muslims as a recent, unwanted presence, essentially alien to the social body. The aim of this 

paper is to present a research, dissemination and social intervention project articulated around the Center for the 

Study of Islamic Madrid (CEMI, in its Spanish initials), which seeks to reflect on the possibilities and limits offered 

by the more than 700 years of Islamic legacy present in the Spanish capital, to promote practices of pedagogy of 

diversity and otherness. These practices aim to connect the recovery of Madrid's Islamic heritage with the questions 

raised by the presence of Muslims in the 21st century Madrid and, in general, by the presence of those sectors of 

the population whose full membership of the social body is disputed or denied. The article introduces the issues 

raised by Madrid's Islamic heritage in relation to urban identity. In doing so, it describes the main milestones of 

the aforementioned project over a five-year period (2017-2022), reviews some of its theoretical bases and critically 

discusses its scope and limitations.  

Keywords: Heritage, identity, diversity, inclusion, Muslims in Spain 

 

 

 Email: daniel.gil@ucm.es  ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2384-0040  

 

mailto:daniel.gil@ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-2384-0040


DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

54 

طن بها اليوم عدد كبير من السكان المسلمين، الذين يعانون من توتر بين حقهم  مدريد، مثل العواصم الأوروبية الأخرى، يق  ملخص:
في المدينة، أي السكن فيها بكل ما يترتب عليه من آثار مادية ورمزية ، ومنطق العنصرية والإسلاموفوبيا وأشكال أخرى من التمييز. 

وعلى عكس العواصم الأوروبية الأخرى، تمتلك مدريد إرثاا إسلامياا عريقا وغير معروف، متشابك في تاريخ المدينة  .في الوقت نفسه
منذ نشأتها، عكس ما تقدمه الخطابات السياسية والإعلامية حيت تعتبر حضور الإسلام والمسلمين حديث الوجود و غير مرغوب  

المقالة هو تقديم مشروع بحث مفصل    ااعي. إنطلاقا من هذا التوجه، الهدف من هذعن النسيج الاجتم ا فيهم، وغريبون إلى حد م
الدراسات الاجتماعي لمركز  التدخل  بآليات  الإسلامي مرفوق  مدريد  الأولى بالاسبانية(  CEMI(ة  حول  يسعى  بالأحرف  ، حيث 

التفكير في الإمكانيات والصعوبات التي تتجسد في حضور هذا الإرث الإسلامي لأكثر من   العاصمة   700البحث إلى  عام في 
الإسبانية. رغبتنا من كل هذا هي القيام في الوقت الحاضر بممارسات بداغوجية حول مفهوم التنوع والاختلاف وفي نفس الوقت  

سائل التي أثارها الوجود الإسلامي في مدريد في القرن الحادي  لمبط استعادة التراث الإسلامي لمدريد باتهدف هذه الممارسات إلى ر 
وجه عام، وجود طبقات من السكان الذين يتم التنازع أو رفض عضويتهم الكاملة في النسيج الاجتماعي للعاصمة.  بوالعشرين، و 

مدر  تراث  أثارها  التي  النقاشات  المقال  يقدم  الرئيسية  وأخيرا  المعالم  ويصف كذلك  الحضرية  بالهوية  أساسا  والمتعلقة  الإسلامي   يد 
 مستعرضا نطاقه ومفاهيمه النظرية وقيوده بشكل نقدي.   (2022-2017)أعلاه لمدة خمس سنوات  للمشروع المذكور

 في إسبانيا   المسلمونالإدماج، ، التنوعالتراث، الهوية،  :الكلمات المفتاحية
1. Introducción 

Los estigmas y exclusiones que pesan sobre las poblaciones musulmanas o consideradas 

como tales en Europa, analizados habitualmente bajo la perspectiva de la islamofobia, el 

racismo, la xenofobia y otros resortes de alterización e inferiorización (Hajjat y Mohammed, 

2016: 25), se relacionan también con determinadas representaciones sociales de la historia, 

utilizadas para explicar y legitimar la exclusión. Fatima El Tayeb (2021) señala cómo, en 

general, las poblaciones no blancas han tendido a ser construidas en el discurso público como 

inherentemente no europeas, extranjeras, recién llegadas y excluidas tanto del pasado de Europa 

como de cualquier reivindicación legítima de pertenencia en el presente. Esta percepción se 

relaciona con lo que Stuart Hall (1991) llamó la «narrativa internalista» de la identidad europea, 

que es la idea de que Europa es una entidad históricamente coherente, homogénea y cuyo 

desarrollo no está influido, al menos de forma significativa, por los pueblos y culturas que se 

conceptualizan como no europeos. La musulmanidad, real o percibida, tiende a representar, en 

Europa, la quintaesencia de la extranjería, y en el caso específico español, existe una fuerte 

asociación con el estereotipo histórico del moro (González Alcantud, 2002), entendido este 

último no tanto como figura ausente del pasado, sino como antagonista esencial, que fue 

expulsado y cuyo regreso debe evitarse. Es por tanto muy habitual la movilización de una cierta 

representación de la historia para justificar los dispositivos de exclusión del presente (Aidi, 

2006; Zapata-Barrero, 2006).  

 

La población musulmana de la ciudad de Madrid, que ronda las cien mil personas, 

experimenta también esa tensión entre las lógicas rampantes de la discriminación y su derecho 

a la ciudad (Lefebvre, 2017), es decir, a habitarla e intervenir en ella con pleno reconocimiento 

social, institucional y simbólico. Esta tensión está atravesada por la paradoja de la consideración 

formal del islam en España como religión «de notorio arraigo» (Planet Contreras, 2008), por su 

presencia histórica, y un extendido habitus social e institucional que tiende a considerar a las 

personas musulmanas como extranjeras, aunque posean la ciudadanía española (Téllez, 2014; 

Lems 2020), lo que naturaliza diversas prácticas de discriminación y expulsión del espacio 

público que se ejercen contra ellas. La presencia musulmana en Madrid procede en su mayor 

parte de la inmigración y es más tardía que en otras capitales de Europa. Pero, paradójicamente, 

y debido a sus más de setecientos años de presencia islámica histórica (andalusí, mudéjar y 

morisca), de Madrid puede afirmarse que estuvo, en palabras de Christine Mazzoli-Guintard 

(2009: 220), «en la encrucijada de las civilizaciones» un milenio antes de las migraciones 

poscoloniales. El modo en que lo islámico se imbrica en la historia madrileña desde las raíces 

mismas de la ciudad y no solo en su etapa andalusí, sino impregnando la medieval y moderna 

posterior, desafía los discursos políticos y mediáticos que presentan el islam y a los musulmanes 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        55 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

como una intrusión y una amenaza a la cultura y las formas de vida consideradas propias, en la 

medida en que cuestiona la dicotomía misma de lo propio y lo ajeno.  

 

El caso madrileño, por tanto, ofrece una oportunidad para investigar sobre la relación entre 

la historia, la memoria, la identidad y la diversidad social. Permite indagar sobre los fantasmas 

que el pasado proyecta sobre el presente, entendiendo el fantasma como figura social que 

visibiliza o manifiesta, de forma directa o sutil, sistemas de poder abusivos y violencias no 

resueltas que siguen informando la vida social, especialmente cuando se las da por concluidas 

o cuando su naturaleza opresiva es negada (Gordon, 2008). Permite, asimismo, preguntarse si 

es posible, y cómo, renovar de forma crítica el conocimiento sobre la historia islámica de 

Madrid y su patrimonio de un modo que beneficie también a la inclusión simbólica de los 

musulmanes madrileños actuales, porque contribuya a modificar las representaciones sociales 

de la historia que se ponen en juego en los mecanismos de inclusión y exclusión (Liu y Hilton, 

2005). Y permite, por último, discutir si todo ello podría hacerse sin producir otras formas de 

esencialismo y presentismo histórico y si es posible, en cualquier caso, que unos esfuerzos de 

este cariz tengan efectos reales, en competencia con los grandes dispositivos de producción 

ideológica. 

Sobre estas cuestiones se cimienta un experimento articulado en torno al Centro de 

Estudios sobre el Madrid Islámico (CEMI), proyecto dependiente de la Fundación de Cultura 

Islámica (FUNCI). Se trata de una iniciativa que pretende contribuir al conocimiento y 

protección del legado islámico de Madrid, pero también y sobre todo propiciar una reflexión 

sobre la construcción y representación de lo madrileño, en relación con los retos que plantea la 

diversidad de la sociedad madrileña actual. El objetivo del presente artículo es describir la 

trayectoria de esta iniciativa a lo largo de un lustro (2017-2022) y realizar un balance crítico de 

la misma. En primer lugar, se introduce brevemente la cuestión del legado islámico histórico 

de Madrid y los problemas que plantea en relación con las representaciones de la identidad 

colectiva y la gestión del patrimonio. A continuación, se muestra el desarrollo del mencionado 

proyecto, sus bases teóricas y algunas de sus principales líneas de actuación. Y, en tercer lugar, 

se analizan a modo de conclusión el alcance y las dudas que plantea el enfoque del proyecto. 

2. Patrimonio, historia y memoria del Madrid islámico 

El patrimonio es un sistema de símbolos que transmiten la identidad y la memoria 

colectivas (Kingman Garcés, 2004; Marcos Arévalo, 2004) y es, por tanto, como ellas, resultado 

de construcciones sociales, institucionalizadas de acuerdo con significados políticos que 

responden a requerimientos de hegemonía contemporáneos. Todas las sociedades cuentan con 

un repertorio virtual de elementos potencialmente patrimonializables, procedentes de la 

historia, la naturaleza o la inspiración creativa, pero no todos forman parte efectiva del 

patrimonio, sino que son objeto de procesos de patrimonialización (Prats, 2005). Existe una 

economía material y simbólica que define lo que importa o no en términos de patrimonio en 

cada momento (Kingman Garcés, 2004), y, consiguientemente, activa algunos de esos 

elementos y minimiza u oculta otros, generando de este modo distintas versiones del 

patrimonio, de la identidad y de la memoria: distintas versiones del nosotros (Prats, 1997; 

2005). Estas versiones social y políticamente construidas de la identidad, en la medida en que 

devienen hegemónicas y se naturalizan, «legitiman sistemas, políticas, estados de cosas y 

acciones concretas» (Prats, 1997: 35). Los procesos de patrimonialización, por tanto, están 

ligados con la «producción de tipos de memoria» (Kingman Garcés, 2004: 32) que tienen 

significados políticos, y por este motivo el patrimonio constituye un campo de confrontación 

simbólica. Trasladando lo anterior al caso madrileño, podemos decir que Madrid cuenta con un 

amplio repertorio de elementos patrimonializables relacionados con su historia islámica 



DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

56 

específica, así como con la relación histórica de España con el mundo islámico y la presencia 

musulmana actual, pero su activación patrimonial como componente del nosotros es 

conflictiva.  

 

Es sabido que Madrid apareció en la historia en la segunda mitad del siglo IX con el nombre 

de Maŷrīṭ,(1) como parte de una serie de fundaciones llevadas a cabo bajo la iniciativa del emir 

Muḥammad I. Su primera historia se escribió en árabe (Viguera Molins, 1992) y sus primeros 

habitantes conocidos fueron musulmanes (Ávila, 2011). El carácter militar del primer Madrid 

parece haber coexistido con –o evolucionado hacia– una población civil, coherente con la 

existencia de una mezquita aljama y un cadí, así como un amplio hábitat extramuros con 

evidencias de labores agrícolas y artesanales (Mazzoli-Guintard, 2009). Se conocen datos de 

diversos personajes vinculados al Madrid andalusí (Ávila, 2011), el más importante de los 

cuales fue el matemático y astrónomo Maslama al-Maŷrīṭī. Madrid perteneció a al-Ándalus 

durante algo más de dos siglos, hasta su conquista por Alfonso VI en 1083 o 1085. Se desarrolló 

desde entonces como ciudad castellana, pero contó con una pequeña comunidad musulmana 

mudéjar, bien conocida sobre todo en su etapa final, que precedió a la conversión forzosa de 

1502 (Miguel Rodríguez, 1989).  

Mucho menos estudiados que sus predecesores mudéjares, los moriscos de Madrid (Prieto 

Bernabé, 1991; Moreno Díaz del Campo, 2017) se confundieron a lo largo de los siglos XVI y 

XVII con otras formas de presencia musulmana y criptomusulmana, encarnada por los moriscos 

granadinos esclavizados o deportados, los esclavos de procedencia magrebí, otomana o 

subsahariana (Larquié, 1970), o los embajadores, exiliados y rehenes musulmanes, producto de 

la política exterior de los Austrias (Alonso Acero, 2006; Paradela Alonso, 2011). Fue en esa 

etapa postrera del islam madrileño cuando se produjo el establecimiento permanente de la Corte 

en Madrid (1561). Además de modificar profundamente la fisionomía urbana, la capitalidad 

desarrolló una preocupación por los orígenes de la Villa –como antonomásticamente se llama 

a Madrid–, cuya historia sería desde entonces narrada a la luz de su condición de urbs regia, de 

asiento y encarnación simbólica del poder (Río Barredo, 2000; Mazzoli-Guintard, 2011). La 

forja de unos mitos fundacionales acordes con las necesidades simbólicas de la Monarquía, 

vinculados tanto con la herencia greco-latina como con el cristianismo primitivo, se 

acompañaron en los siglos XVI y XVII por la destrucción de la mayoría de los restos 

medievales. En el ámbito religioso, se desarrollaron también las tres grandes devociones 

madrileñas, que anclan a Madrid en la lógica de lo que después se llamaría reconquista: las 

vírgenes de Atocha y de la Almudena –esta, de paradójico nombre árabe– y el santo mozárabe 

Isidro. El desarrollo de la historia erudita en los siglos XVIII y XIX, así como el 

redescubrimiento de las fuentes árabes, acabó con estas fabulaciones, al menos en el ámbito 

culto (Mazzoli-Guintard, 2011). Sin embargo, no modificó sustancialmente el modo de 

relacionarse con un pasado andalusí cuyos escasos restos materiales continuaron 

desapareciendo como efecto de la modernización urbana hasta mediados del siglo XX. 

Tampoco acabó con el empeño de una parte importante de la historiografía en buscarle a Madrid 

unos orígenes anteriores al islam, que proporcionaran apoyo a los mitos y leyendas de la 

reconquista y estuvieran acordes con las necesidades simbólicas de la capital.  

 

(1)  Las transcripciones del árabe usan el siguiente sistema: ˀ -b -t -ṯ-ŷ -ḥ-j -d -ḏ-r -z -s -š -ṣ-ḍ-ṭ-ẓ-ˁ-g -f -q -k -l -

m -n -h -w -y. Vocales: a -i -u -ā -ī -ū. El artículo se translitera al-. Otras características no aplican al caso. 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        57 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

Desde mediados del siglo XX y en las décadas siguientes, en cambio, se dieron algunos 

pasos hacia la patrimonialización del Madrid andalusí, con el redescubrimiento y preservación 

de un lienzo de la muralla emiral y el aliento a la investigación sobre la historia árabo-islámica 

madrileña (Oliver Asín, 1959). Aunque se mantuvo la atribución de un origen preislámico, más 

por conveniencia que por indicios efectivos en ese sentido (Mazzoli-Guintard, 2011: 25). A 

finales del siglo se produjo un salto cualitativo en el desarrollo de la arqueología madrileña, que 

dio pie a un interés renovado por el periodo andalusí tanto en el ámbito científico como en el 

institucional (Mazzoli-Guintard, 2011). También se promovió cierto reconocimiento simbólico, 

con la creación del Parque del Emir Mohamed I (1986) y con el más modesto tributo al 

astrónomo Maslama al-Maŷrīṭi, a través de la denominación de la pequeña plaza de Maslama 

(1985). Siguen siendo a día de hoy las dos únicas denominaciones conmemorativas del callejero 

urbano dedicadas a la etapa andalusí de la ciudad (Gil-Benumeya, 2022).  

Por contraste, con el cambio de siglo el interés institucional por el Madrid islámico parece 

haber ido decreciendo, hasta desembocar en lo que consideramos una desvalorización 

patrimonial. Y ello a pesar de dos relevantes hallazgos arqueológicos: el del cementerio 

andalusí y mudéjar en el centro urbano (Murillo Fragero, 2009) y el de varias decenas de metros 

de muralla emiral, casas y calles, durante las obras de construcción del Museo de Colecciones 

Reales (Andréu, 2020). Durante la segunda década del siglo XXI, quizás por la falta de indicios 

materiales de un Madrid preislámico, ha recibido respaldo institucional y mediático un artificio 

revisionista consistente en afirmar, por una parte, que el Madrid andalusí no existió más que 

como cuartel (Andréu, 2020: 90), por lo que la fundación de la ciudad como tal sería ya mérito 

de los reyes castellanos, y, por otra, en amalgamar los orígenes de Madrid con restos de época 

romana y prerromana hallados no en el solar original de la ciudad, sino en su término municipal 

contemporáneo, mucho más extenso (Gil-Benumeya, 2015: 177-200). Este modo contradictorio 

de afirmar a la vez los orígenes anteislámicos y postislámicos de la ciudad, dejando en cierta 

penumbra la etapa andalusí, tiene un relativo correlato en la museística municipal. Por un lado, 

el Museo de Historia de Madrid arranca su recorrido histórico en 1561, con la capitalidad, y 

excluye los, al menos, setecientos años previos, sobre los que no proporciona más dato que la 

escueta explicación de que Madrid fue «una pequeña villa medieval del reino de Castilla».(2) Y, 

por otro, el Museo de San Isidro o de los Orígenes diluye la historia del Madrid andalusí en la 

del término municipal y la región, con una selección limitada de piezas, pues es el Museo 

Arqueológico Regional, situado en Alcalá de Henares, el que custodia los hallazgos 

arqueológicos del Maŷrīṭ andalusí. 

Esta desvalorización patrimonial del Madrid islámico, tanto en términos absolutos como 

en relación con los procesos de patrimonialización que se dieron en décadas anteriores 

(Mazzoli-Guintard, 2009: 218-219) podría ponerse en relación con el rearme simbólico del 

nacionalismo español iniciado en la segunda década del siglo (Batalla Cueto, 2021) y con la 

(mala) recepción de lo andalusí en un contexto de creciente islamofobia. No hablamos de una 

hostilidad abierta hacia el patrimonio islámico, sino más bien de los efectos de un nacionalismo 

banal (Billig, 2014), rutinario, un habitus cotidiano que tiende a desconsiderar esa parte de la 

historia madrileña en relación con otras, dentro de un contexto de reconfiguración nacionalista 

y de demonización del islam, y también hay que decirlo, de maltrato endémico del patrimonio 

histórico no capitalizable. La banalidad se debe también a que la historia de Madrid no supone, 

por el momento al menos, un terreno de confrontación simbólica política y mediática relevante. 

 

(2)  Texto de la cartela en la entrada del Museo de Historia de Madrid (27/7/2022). 



DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

58 

Esto último puede entenderse también como efecto del velo que se extiende sobre la historia 

islámica madrileña, que no es demasiado conocida salvo en ámbitos especializados –

académicos o no–, por lo que sus entresijos historiográficos no suelen mostrarse en la arena 

pública. 

Existen por tanto en el caso madrileño dificultades para patrimonializar, es decir, para 

incluir en la construcción del nosotros, tanto el legado islámico histórico como la presencia 

musulmana actual. Aun en los casos en los que la historia islámica madrileña es evocada, 

habitualmente se le confieren los trazos de una presencia marginal y circunstancial, cuando no 

antagónica (Gil-Benumeya, 2022). En cuanto a la presencia musulmana actual, su plena 

inserción en las lógicas de la ciudadanía no es una realidad (Salguero y Siguero, 2021). La 

sociedad civil musulmana de Madrid ha tendido, además, a seguir la tónica general del islam 

en España, que al contrario que en otros Estados europeos, no ha solido realizar reivindicaciones 

en el sentido de revisión de los símbolos de la identidad nacional e igualdad en la participación 

política y administrativa (Salguero y Griera, 2022: 109). La principal iniciativa de inclusión 

simbólica de los musulmanes madrileños ha sido el festival Noches de Ramadán: intermitente, 

porque no siempre ha recibido apoyo institucional, y paradójico, por tratarse de un evento en el 

que el tejido asociativo musulmán está prácticamente ausente (Gil Flores, 2019: 538). 

3. Recuperar la historia. Activación patrimonial y derecho a la ciudad 

Con estos antecedentes, en los últimos años ha ido tomando cuerpo la iniciativa de 

investigación e intervención social que es el objeto principal de este trabajo, cuyo objetivo es 

la «activación patrimonial» (Prats, 1997) de la historia islámica madrileña, para contribuir a 

renegociar ciertas representaciones sociales sobre la misma. Hay que recordar que las 

representaciones sociales de la historia tienen un impacto significativo en el sentido de 

identidad colectiva de la sociedad, en la legitimación de acciones y en sus relaciones con los 

demás, incluidos los grupos minoritarios dentro de la misma sociedad. Y también en la 

construcción de futuros posibles, en la medida en que proporcionan analogías que guían las 

respuestas que se dan a diferentes situaciones (Liu y Hilton, 2005), y, por tanto, como el 

patrimonio, constituyen un campo de confrontación simbólica. 

 

El instrumento principal de esta experiencia ha sido el Centro de Estudios sobre el Madrid 

Islámico (CEMI), un proyecto sin entidad jurídica propia, desarrollado en el marco de la 

Fundación de Cultura Islámica (FUNCI) desde 2017, con la intención de asociar y desarrollar 

diversos intereses que algunos actores habían venido mostrando en años previos por la 

exploración del islam madrileño, tanto histórico como contemporáneo. La intención de partida 

fue la de articular una serie de actividades que pudieran servir de instrumento pedagógico y de 

reflexión en torno a tres líneas. La primera de ellas es la investigación y difusión de la historia 

islámica de Madrid en la larga duración: andalusí, mudéjar y morisca. Se trata de etapas muy 

desigualmente estudiadas y que rara vez se abordan con una perspectiva totalizadora, entre otras 

razones porque su estudio corresponde a disciplinas académicas distintas. Por otra parte, es una 

historia que no suele trascender círculos especializados. La segunda línea es propiciar una 

reflexión en torno al modo en que la historia ha sido y es (o no) narrada: cómo se selecciona, 

se institucionaliza y se reproduce la memoria del pasado, lo que incluye también su tratamiento 

patrimonial. Estas dos líneas entroncan con las nociones de historia pública (Glassberg, 1996) 

y de humanidades públicas (Smulyan, 2021) en el sentido de que pretende vincular el 

conocimiento académico con la esfera ciudadana en la discusión colectiva del pasado y la 

protección del patrimonio. El objetivo es difundir y hacer accesible el conocimiento fuera de la 

Academia, salvaguardando el rigor científico y, de hecho, manteniendo una postura crítica con 

la proliferación de ciertas formas de divulgación seudohistórica. Y, a la vez, se quiere indagar 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        59 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

sobre la memoria y discutir, en la interacción con la ciudadanía, cómo se crean, se reciben y se 

institucionalizan los relatos históricos al uso en nuestra sociedad, y cómo se entroncan con 

determinadas relaciones de poder. La tercera línea trata de poner en relación las dos anteriores 

con la sociedad madrileña y española actuales, en lo que hace a la gestión y defensa del 

patrimonio, por un lado, y, por otro, a la inclusión simbólica de grupos culturales y religiosos 

minorizados en un contexto de incremento del nacionalismo (Batalla Cueto, 2021), de las 

prácticas racistas y de los discursos identitarios excluyentes (García Sanjuán, 2018). Esta línea 

de reivindicación de la diferencia y del derecho a la inclusión se centra en la intervención en el 

espacio público, donde se verifica de forma preferente la mezcla social y la participación 

ciudadana, lo que lo convierte en lugar privilegiado para ejercer el «derecho a la ciudad» 

(Lefebvre, 2017) así como para desarrollar una «pedagogía de la alteridad» (Carrión 2007: 83-

84), entendida como respeto a la existencia de los otros en el mismo espacio. Ello se ejecuta a 

través de la creación de lugares de encuentro y contacto tanto tangibles (espaciales) como 

intangibles (imaginarios).  

 

Todas estas líneas de trabajo y reflexión han tomado cuerpo en diversas iniciativas, que se 

han ido desplegando de manera experimental y con distinto grado de concreción y continuidad. 

Vamos a resumirlas a continuación bajo cuatro epígrafes: itinerarios urbanos, sinergias 

académicas, sinergias institucionales y otras actividades.  

 

3.1. Itinerarios urbanos 

Los itinerarios urbanos han constituido el recurso principal para la exploración, difusión y 

valorización del legado islámico madrileño. Como ocurre en otras urbes, el texto urbano de 

Madrid es un palimpsesto, cuya «legibilidad reside tanto en las marcas visibles del espacio 

edificado como en imágenes y recuerdos reprimidos o interrumpidos por acontecimientos 

traumáticos» (Huyssen, 2001: 207). Los itinerarios urbanos buscan recorrer la historia islámica 

madrileña, mostrando sus escasos restos visibles, «hallando la huella descrita por su ausencia» 

(Gordon, 2008: 6), y transitando, en última instancia, las fantasmagorías que habitan la ciudad. 

La idea de fantasmagoría es aplicable al Madrid islámico al menos en dos sentidos. En primer 

lugar, expresa el modo en el que las representaciones del pasado producen efectos en la gestión 

tanto del patrimonio islámico como de la presencia musulmana en el Madrid contemporáneo. 

En segundo lugar, resulta útil para narrar el modo inesperado y sutil de manifestarse en el 

Madrid actual que tienen los vestigios de la historia negada: en lo tangible, donde se puede 

vislumbrar cómo la Villa «ha ido guardando, inconsciente pero, a la par, celosamente, los 

vestigios de su primera historia [...] enterrados bajo los muros y los cimientos de posteriores 

fisionomías» (Pérez de Tudela, 1989: 42), y en lo intangible, pues la presencia islámica puede 

ser asociada a espacios y elementos que, a priori, parecen no tener relación con ella. La 

evocación de todo ello hace surgir el fantasma, que no es sino «una de las formas en las que 

algo perdido, o apenas visible, o que parece no estar ahí para nuestros ojos presuntamente bien 

entrenados, se torna conocido o aparente para nosotros, a su particular modo, por supuesto» 

(Gordon, 2008: 8). Estos itinerarios se adaptan a diversas circunstancias y públicos, por lo que 

muchas de sus características –recorrido, duración, densidad analítica, idioma incluso– son 

variables. No obstante, existen itinerarios fijos, que se hacen regularmente.  

El primero de ellos recorre las huellas del Madrid andalusí y mudéjar. Se evoca la historia 

de aquél, visitando algunos de sus restos arqueológicos y sus huellas en el entramado urbano, 

y se analiza asimismo su tratamiento patrimonial posterior. Y, a la vez, se recorren distintos 

lugares de memoria de los aproximadamente cuatro siglos de presencia musulmana minoritaria 

en el Madrid castellano, de los que quedan pocas huellas materiales, pero sí algunas 

pervivencias en el urbanismo y la toponimia, así como representaciones gráficas estereotipadas 



DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

60 

(Gil-Benumeya, 2022: 114-118). La evocación de la comunidad mudéjar resulta 

particularmente interesante para reflexionar sobre diversidad, mecanismos de inclusión y 

exclusión y agencia de los grupos minorizados, debido a sus características transculturales, su 

relación con el poder, su participación política o al hecho de haber protagonizado la que podría 

calificarse como primera huelga documentada en Madrid, contra las medidas de segregación 

(Jiménez Rayado, 2016). 

El segundo itinerario se titula El otro Madrid de los Austrias: moriscos, esclavos, 

renegados y cautivos. El adjetivo otro sugiere que la ruta se realiza sobre un área urbana y un 

periodo histórico relativamente bien conocidos –porque constituyen un icono del pasado 

madrileño y también una «época carismática» del nacionalismo español (Batalla Cueto, 2021: 

225), además de un importante activo turístico–, pero se ejecuta desde una perspectiva inédita: 

la de grupos subalternos cuya presencia ha sido borrada de las representaciones históricas y está 

prácticamente ausente asimismo de las huellas urbanas. El itinerario explota, por tanto, diversos 

avatares de lo islámico en la sociedad madrileña de los siglos XVI y XVII, y tiene como 

característica destacada el hecho de que se apoya parcialmente en fuentes de archivo primarias 

–como los procesos de la Inquisición en Madrid–, a partir de las cuales son localizados algunos 

de los lugares e historias que se evocan en el recorrido. La experiencia de este itinerario, que 

transita por un espacio «familiar» superponiéndole un relato inédito, y que por tanto ilumina el 

territorio y la historia con una luz distinta, ha mostrado que en él resulta particularmente 

pertinente la noción de fantasmagoría (Gordon, 2008). Este itinerario tiene una variante, que 

hasta la fecha no ha sido desarrollada sino de forma ocasional, titulada El barrio de las otras 

letras. Como la anterior, se desarrolla en un espacio fuertemente relacionado con la época de 

los Habsburgo y con las reservas simbólicas de la madrileñidad, el llamado Barrio de las Letras, 

pero explota fundamentalmente textos literarios y biográficos que muestran las huellas de la 

alteridad islámica reflejada en el mundo de las artes y las letras del Siglo de Oro madrileño, así 

como en ciertas miradas musulmanas sobre el Madrid de la época. 

Existe un tercer itinerario habitual, que explora la huella andalusí y mudéjar en la 

Comunidad de Madrid (CAM). Se trata de una ruta más compleja y costosa que las anteriores, 

por lo que hasta la fecha es la única que se realiza por la región madrileña, que potencialmente 

ofrece muchas más posibilidades de exploración. Como se ha señalado, existen variantes y 

adaptaciones de estos itinerarios a necesidades de grupos específicos, y entre ellas, rutas 

diseñadas específicamente para entornos educativos, especialmente de secundaria y 

universidad. En grandes cifras, y teniendo en cuenta el parón que supuso la pandemia de covid-

19 y las limitaciones posteriores, entre 2017 y 2022 se realizaron aproximadamente noventa 

rutas urbanas y siete rutas interurbanas, con una participación de aproximadamente 1100 

personas en las primeras y 165 en las segundas.(3) 

3.2. Sinergias académicas: investigación, docencia y documentación 

El CEMI basa sus actividades en el conocimiento científico sobre la historia islámica 

madrileña y su patrimonio, está al tanto de las investigaciones en curso, trabaja con la mayoría 

de los especialistas en este periodo –que están formalmente adscritos al CEMI como 

colaboradores– y realiza una parte de investigación original. Dicho esto, es cierto también que 

la producción investigadora y/o académica en sentido estricto del CEMI ha venido ocupando 

un lugar secundario respecto a la difusión, la exploración urbana y las sinergias institucionales. 

 

(3)  Debemos estas estimaciones a Irene Suárez, coordinadora de actividades del CEMI, y Rafael Martínez, 

asesor para itinerarios culturales del CEMI y artífice de las rutas interurbanas. 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        61 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

En estas limitaciones concurren razones tanto de medios como de proyección temporal: por una 

parte, el CEMI afronta las carencias propias de una iniciativa surgida de la esfera civil, no 

institucional ni empresarial, cuyos recursos materiales son discretos, y que por tanto no puede, 

hasta el momento, sostener en solitario (ni a través de su fundación tutelar) proyectos de 

investigación duraderos y/o de gran calado. Por otra parte, el CEMI ha trabajado con la idea no 

tanto de albergar tales proyectos en sí mismo como de que sus actividades, a medio y largo 

plazo, coadyuven a la investigación. Y ello tanto a través del interés social, académico e 

institucional que pueda resultar de la labor de difusión como por medio de la generación de 

recursos y herramientas para la investigación y, sobre todo, a través de la configuración de un 

nuevo objeto de investigación, que sería el Madrid islámico en la larga duración, y que hasta el 

momento se presenta fragmentado entre diversas disciplinas.  

La presentación académica sustantiva de este nuevo objeto de estudio fue el I Congreso 

Interdisciplinar de Historia y Memoria del Madrid Islámico, coorganizado por el CEMI y la 

Universidad Complutense con apoyo de diversas instituciones en mayo de 2021. El evento 

pretendía poner en común los conocimientos sobre la presencia histórica islámica en Madrid y 

su región y reflexionar sobre el estado de su patrimonio material e inmaterial, a través de la 

mirada de especialistas en distintas áreas, así como de actores institucionales y de la sociedad 

civil.(4) Con posterioridad, se han puesto en marcha otras iniciativas y sinergias académicas, 

entre las que se puede destacar el proyecto interdisciplinar de innovación docente IslaMad, 

desarrollado en la UCM en 2022-2023(5) y unos programas de formación de profesorado de 

primer y segundo ciclo en el ámbito de la CAM. También se han creado cursos y materiales de 

didáctica del patrimonio islámico para guías e intérpretes del patrimonio. 

En lo que hace a la documentación, uno de los propósitos iniciales fue reunir las fuentes 

de todo tipo que pudieran ser útiles a la investigación sobre el Madrid islámico, tanto primarias 

como secundarias, proporcionando la referencia y, cuando ha sido posible, el documento en 

acceso abierto. El resultado es, por el momento, una base de datos de factura simple, pero 

escalable, para ser consultada a través de la web. Asimismo, se ha tratado de identificar y 

sistematizar otros recursos útiles a la investigación, como bases de datos de archivos o 

cartografía histórica. En septiembre de 2022 se ultimó la elaboración de un mapa topográfico 

digital de Madrid con los yacimientos del periodo andalusí y mudéjar,(6) con el objeto de que 

constituya una fuente de referencia tanto para la investigación como para la vigilancia y 

protección del patrimonio. Por último, más recientemente se ha abordado una serie de 

reconstrucciones digitales de infraestructuras y lugares desaparecidos, con el objeto de 

experimentar, en el futuro, con aplicaciones de realidad virtual aumentada aplicadas a la 

docencia y los itinerarios urbanos. 

3.3. Sinergias institucionales 

Las actividades del CEMI han tratado de involucrar a las administraciones locales –

municipal y autonómica– en la patrimonialización del legado islámico madrileño, pues son ellas 

las que poseen en mayor medida las competencias no solo en materia de patrimonio, en sentido 

estricto, sino también de producción del «espacio concebido» (Lefebvre 2013: 16), es decir, de 

 

(4)  Véase https://madridislamico.org/i-congreso-interdisciplinar-de-historia-y-memoria-del-madrid-islamico-

2/. Las intervenciones del congreso, que fue semipresencial, pueden verse en el canal de Youtube de la 

Fundación de Cultura Islámica. 

(5)  Véase https://www.ucm.es/islamad  

(6)  Véase https://madridislamico.org/mapa-interactivo/  

https://madridislamico.org/i-congreso-interdisciplinar-de-historia-y-memoria-del-madrid-islamico-2/
https://madridislamico.org/i-congreso-interdisciplinar-de-historia-y-memoria-del-madrid-islamico-2/
https://www.ucm.es/islamad
https://madridislamico.org/mapa-interactivo/


DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

62 

la aplicación de políticas de planificación urbana que normativizan los usos y representaciones 

que pueden darse en el espacio público. Y, por tanto, tienen una responsabilidad directa en 

facilitar en el mismo la coincidencia de las múltiples voces, manifestaciones y expresiones de 

la ciudad (Carrión, 2007: 83). En este sentido, han existido vías de diálogo y colaboración con 

la CAM, a través de su Dirección General de Patrimonio Cultural, pero sobre todo con distintas 

instancias del Ayuntamiento de Madrid.  

La colaboración institucional con el consistorio madrileño se inició durante la legislatura 

2015-2019 a través del festival Noches de Ramadán, entonces integrado en la agenda cultural 

de la ciudad. En este marco se realizó un primer experimento de itinerarios urbanos (2017) y se 

elaboró una obra divulgativa para ser editada y distribuida gratuitamente por el Ayuntamiento 

(Gil-Benumeya, 2018). Estas colaboraciones sirvieron de punto de partida para un diálogo 

sostenido con las autoridades municipales, cuyos objetivos han sido, por un lado, lograr una 

mayor inversión de recursos y facilidades en la investigación, protección y difusión del 

patrimonio islámico madrileño, y por otro, posibilitar formas de construcción simbólica 

(Carrión, 2007: 84) del espacio urbano con la finalidad de hacer visible dicha herencia islámica 

como parte del acervo y de la identidad colectiva de la ciudad. Estas demandas devinieron en 

una serie de contactos y colaboraciones de distinto carácter y fortuna, que se han prolongado a 

través de dos legislaturas de distinto signo político, sin que el cambio de una a otra haya 

supuesto grandes diferencias. Uno de los resultados buscados ha sido la posibilidad de crear un 

centro o infraestructura permanente para la valorización del patrimonio islámico madrileño, que 

no ha llegado a concretarse, pero tampoco a cerrarse como posibilidad. En cambio, se han 

establecido diversos convenios con entidades municipales que han permitido la intervención 

paisajística e informativa en dos ubicaciones históricas –el parque del Emir Mohamed I y el 

Jardín del Almendro–, el inicio de la recuperación patrimonial de restos andalusíes ocultos y la 

colaboración con el Museo de San Isidro.  

Se tanteó también durante la legislatura 2015-2019 las posibilidades de intervención en la 

nomenclatura urbana. Los nombres de las vías públicas –al igual que las evocaciones que en 

ellas se realizan, en forma de monumentos, placas conmemorativas, etc.– reflejan los relatos 

oficiales de la historia (Carrión, 2007: 85) y contribuyen a sostener representaciones sociales 

de la misma que, a su vez, legitiman diversos mecanismos políticos y sociales (Liu y Hilton, 

2005: 539). La intervención sobre la nomenclatura y las evocaciones resulta, por consiguiente, 

una forma de construcción simbólica del espacio público. Aprovechando el impulso que se dio 

durante la citada legislatura al cambio de denominación de vías públicas para cumplir con la 

legislación de memoria histórica y aumentar las evocaciones de personajes vinculados a 

sectores sociales subalternizados (mujeres, en particular), con el mismo razonamiento se sondeó 

la posibilidad de aumentar las referencias toponímicas al Madrid islámico y a Al-Ándalus. Pero 

la respuesta municipal fue renuente. El Círculo Intercultural Hispano-Árabe (CIHAR), con la 

misma idea, buscó alguna forma de conmemoración monumental del astrónomo Maslama al-

Maŷrīṭī y solo logró que al nombre de la placita de Maslama se le añadiera «Al Mayriti». 

3.3.1. Madrid islámico y el turismo 

Otro ámbito de actuación ligado la institucionalidad es el turístico, dado que las 

administraciones locales, igual que tienen un papel medular en los procesos de activación 

patrimonial, son también los principales agentes de la promoción turística. El turismo, y el 

consumo en general, es un poderoso activador de repertorios patrimoniales, aunque la 

motivación no sea otra que el interés comercial (Prats, 1997: 41-42). La pregunta que se plantea 

entonces es en qué medida podría realizar esa función en relación con los repertorios 

patrimoniales islámicos. Dada la modestia de los mismos en términos materiales, una 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        63 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

posibilidad es ligarlos a una oferta más amplia, como la dirigida al llamado turismo halal (de 

visitantes musulmanes), escasamente desarrollado en Madrid. De este modo, el patrimonio 

islámico podría servir para (y beneficiarse de) una potencial construcción de la marca ciudad 

de Madrid como destino muslim friendly debido a su origen y herencia islámicos. Se ha 

comprobado que las marcas ciudad, que buscan potenciar las capacidades del territorio 

mediante la creación de imágenes inducidas y la promoción de rasgos diferenciadores, 

generalmente de cara al turismo, pueden generar efectos multiplicadores en otros ámbitos, y 

entre ellos en «todas las actividades políticas, económicas y culturales donde se involucra la 

identidad» (Calvento y Colombo, 2009: 266). 

Por otro lado, uno de los problemas que se plantean con el turismo es, justamente, que lo 

que constituye su atractivo como herramienta de activación patrimonial (transformación del 

patrimonio en activo mercantil, revitalización y creación de imaginarios) es lo mismo que lo 

hace potencialmente destructor del espacio público y del patrimonio mismo, cuando se 

considera no capitalizable. En Madrid, y especialmente en el centro urbano, se verifica de forma 

clara que el espacio público se gestiona al ritmo de la acción mercantil privada (Carrión, 2007: 

79), y que incluso cuando la mercantilización utiliza como recurso una cierta celebración de lo 

diverso, las expresiones vivas, locales, de la diversidad resultan paulatinamente desplazadas del 

espacio público (Kingman Garcés, 2004: 31). Con todas estas reticencias y dudas, los tanteos 

en este terreno han llevado a la participación del CEMI y la FUNCI en la feria FITUR y otros 

eventos de turismo, y en la colaboración puntual con los responsables turísticos municipales, 

por ejemplo en lo que hace a la inclusión de las visitas guiadas en las agendas turísticas, en 

encuentros en torno al turismo halal o en la redacción de un folleto dedicado al Madrid 

musulmán, de la empresa pública Madrid Destino (2019).(7) También han llevado a la 

experimentación con un sello llamado Eco Halal Value, orientado al desarrollo de un turismo 

cultural sostenible. En este marco, también se ha experimentado con la creación de referentes 

icónicos del Madrid islámico, similares en concepto a los que suelen plasmarse en productos 

de merchandising turístico, para representar la identidad territorial de las marcas ciudad 

(Calvento y Colombo, 2009: 266). Para ello, se han realizado distintas recreaciones de 

personajes, motivos y espacios del Madrid islámico, acompañados de la leyenda «Maŷrit es 

Madrid», en castellano y árabe, que han sido plasmados sobre diferentes soportes:  

  

 

(7)  Puede verse en https://www.esmadrid.com/sites/default/files/el_madrid_musulman.pdf [consultado el 

21/09/2022]. 

https://www.esmadrid.com/sites/default/files/el_madrid_musulman.pdf


DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

64 

Recreación de Maŷrīṭ de día. Diseño de Olga Pérez (FUNCI) sobre un dibujo de Jorge Arranz.  

Imagen cedida por la FUNCI. 

Recreación de Maŷrīṭ de noche. Diseño de Olga Pérez (FUNCI) sobre un dibujo de Jorge Arranz. 

Imagen cedida por la FUNCI. 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        65 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

La dificultad que se plantea es pensar cómo podría el público madrileño establecer una 

relación icónica entre esas imágenes y Madrid, puesto que evocan una historia y unos elementos 

patrimoniales que la mayoría desconoce. 

3.4. Otras actividades 

Se han desarrollado actividades de otros tipos, que sería arduo detallar aquí, por lo que 

solo daremos algunos ejemplos. Varias de ellas podrían encuadrarse dentro del campo genérico 

de la difusión (charlas, prensa, redes sociales, etc.), mientras que otras tienen un carácter más 

singular y discontinuo. En cuanto a la difusión, el CEMI cuenta con página web y presencia en 

redes sociales, y ha propiciado y/o publicado artículos tanto de divulgación como académicos 

y periodísticos, así como el libro Madrid islámico: la historia recuperada (Gil-Benumeya, 

2018) del que en 2020 se publicó una segunda edición aumentada –con versiones en inglés y 

en árabe– patrocinada por la editorial qatarí Dār al-Ṯaqāfa. El éxito de la difusión, sin embargo, 

depende menos de los recursos propios que del eco que algunas actividades –como las 

realizadas en colaboración con Noches de Ramadán, por ejemplo, difundidas por la agenda 

cultural local– han podido tener en medios generalistas, y el efecto multiplicador de estos. 

Podemos citar como ejemplo programas de gran audiencia como el especial dedicado a los 

orígenes de Madrid del programa Desmontando Madrid (Telemadrid, febrero de 2021), que a 

su vez propició el interés de otros medios, españoles y extranjeros.  

Las actividades de tipo conferencia o charla, por su parte, suelen realizarse a petición de 

diversos colectivos (entidades asociativas, centros docentes…) y su temática suele abordar 

distintos aspectos de la historia y patrimonio del Madrid islámico, adaptadas a las demandas de 

distintos públicos. Generalmente son actividades que tienen buena acogida, y solo traemos a 

colación, a título de anécdota, un resultado adverso en el caso de una charla realizada en mayo 

de 2019 para celebrar la coincidencia de la festividad local de san Isidro con el ramadán, y que 

pretendía discutir la hipótesis del carácter sincrético islamo-cristiano de la figura de san Isidro 

(Fernández Montes, 1999). Esta actividad sirvió para comprobar la existencia de ciertas líneas 

rojas en torno a lo religioso, pues fue boicoteada de forma vehemente por un nutrido grupo de 

personas que acusaron a los ponentes de querer «islamizar» al patrón de Madrid (Gil-

Benumeya, 2019).  

Han existido también sinergias con diversas organizaciones de la sociedad civil, 

relacionadas de un modo u otro con los objetivos del proyecto. Solo a título de ejemplo, desde 

2020 el CEMI es parte de la asociación Madrid, Ciudadanía y Patrimonio (MCyP), y también 

colabora con el Comité Nacional Español de ICOMOS (Consejo Internacional de Monumentos 

y Sitios). Con ambas entidades y con la ONG Islamic Relief presentó en 2020 un proyecto 

basado en la herencia islámica madrileña para la convocatoria Rights, Equality and Citizenship 

Programme de la Comisión Europea. Asimismo, suele participar con contenidos relativos a la 

herencia islámica madrileña en distintos eventos de la agenda cultural. Por ejemplo, en el V 

Encuentro de Cultura y Ciudadanía (2019), con un proyecto titulado De Maŷrit al huerto, para 

relacionar la creación de huertos urbanos, que se desarrolló durante la legislatura 2015-2019, 

con los saberes agrícolas andalusíes y el propio patrimonio agrícola e hídrico de Madrid; en el 

Día Internacional de los Monumentos y Sitios de ICOMOS (2020) con un vídeo producido 

durante el confinamiento sobre el Madrid islámico; y en el II Festival de Historia Pública 

(2022). 

4. Conclusiones 

Cabe preguntarse, a modo de conclusión, por el alcance que ha tenido esta iniciativa y las 

limitaciones que enfrenta, así como algunas de las objeciones que pueden hacérsele. En teoría, 



DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

66 

el impacto social de un proyecto debería medirse en función del grado de consecución de los 

objetivos que se plantea. No obstante, al no ser un proyecto académico, ni empresarial, ni 

financiado con fondos públicos, ni tener cualquier otro formato que obligue a rendir cuentas de 

su impacto para justificar su interés, y eventualmente el dinero que se invierte en él, el proyecto 

del CEMI no ha desarrollado sistemas formalizados de medición de alcance e impacto, ni 

tampoco una calendarización respecto a la cual evaluar resultados. Sí lo tienen algunos 

productos derivados como el proyecto de innovación docente puesto en marcha para el curso 

2022-2023 y otros presentados a diversas convocatorias. Pero, en términos generales, se trata 

de una iniciativa que ha otorgado tanta importancia al proceso y las reflexiones que suscita 

como a los potenciales efectos, y entiende que estos, en última instancia, serán verificables 

sobre todo a medio y largo plazo.  

No obstante, si puede dar una idea del impacto de un proyecto el modo en que interactúa, 

directa o indirectamente, con el conjunto de actores potencialmente interesados, el CEMI ha 

tenido contactos y colaboraciones fructíferas, como se ha señalado, con diversos actores 

académicos, asociativos, institucionales, mediáticos y, en menor medida, empresariales. En 

cuanto a los segundos, también se han establecido vías de cooperación efectiva con las dos 

administraciones locales implicadas (Ayuntamiento y Comunidad), en legislaturas de distinto 

signo, y también con diferentes fuerzas políticas, en el gobierno o en la oposición. La 

experiencia y extensa red de contactos de la FUNCI ha tenido mucho que ver en esta rápida 

multiplicación de interacciones con actores tan diversos. Las administraciones han mostrado un 

interés prudente: han propiciado o dado luz verde a la colaboración con determinadas 

iniciativas, pero han manifestado más reservas con otras. El legado de época andalusí parece 

suscitar en las administraciones más interés que el mudéjar o morisco, posiblemente debido a 

un esquematismo histórico que no acaba de percibir la existencia de lo islámico en Madrid más 

allá del siglo XI, o no simpatiza con la oportunidad de mirar la historia posterior bajo ese prisma. 

Las conexiones con la presencia musulmana en el Madrid actual parecen suscitar más cautelas.  

Sin perjuicio de que, como también se ha señalado, las capacidades de influencia efectiva 

de un proyecto de estas características, alimentado con más entusiasmo que medios materiales, 

son limitadas, creemos que al menos dos de las líneas del CEMI han encontrado vías de 

desarrollo. Indudablemente, se ha logrado difundir al menos una parte del legado islámico 

histórico más allá de los círculos académicos. También se ha contribuido a la investigación, la 

puesta al día del estado de la cuestión y la configuración del Madrid islámico como objeto de 

estudio interdisciplinar. La segunda línea, que tiene que ver con la reflexión sobre la historia y 

la memoria, ha acompañado a los esfuerzos anteriores de diversas maneras: en los itinerarios 

urbanos, en la aplicación a la docencia, en intervenciones en ámbitos académicos y 

extraacadémicos y en publicaciones. 

Más compleja de evaluar es la tercera línea del proyecto, que tiene que ver con el modo de 

vincular pasado y presente. Por un lado, surge la cuestión de si la movilización del pasado en 

relación con el presente puede hacerse sin caer en una manipulación de la historia, en un relato 

presentista. Y, por otro lado, aparece también la pregunta de si esa invocación del pasado, en 

cualquier caso, puede tener realmente algún efecto transformador en el presente, teniendo en 

cuenta, además, que las organizaciones musulmanas no plantean principalmente demandas de 

reconocimiento simbólico (Salguero y Griera, 2022: 109). Se trata de una línea de reflexión 

abierta, en relación con la cual podemos traer a colación algunas posiciones recientes del debate 

que existe sobre la historia y la memoria de Al-Ándalus. Eduardo Manzano Moreno (2020), por 

ejemplo, afirma que la historiografía reivindicativa –la que pretende buscar en el pasado 

argumentos para el presente– abona, aunque pretenda lo contrario, un modo de abordar la 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        67 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

historia que es sustancialmente conservador, y del que la historiografía conservadora siempre 

sabrá hacer un mejor uso. Y, además, considera que es un esfuerzo «manifiestamente inútil para 

hacer frente a los retos multiculturales del presente» (Manzano Moreno, 2020: 55). En primer 

lugar, porque exige pensar a partir de falsas inmanencias y sujetos históricos que se extenderían 

a través de las épocas, vinculando pasado y presente, y en segundo lugar porque, de todas 

maneras, nada garantiza el triunfo sobre la hegemonía del pensamiento conservador. Y pone 

como ejemplo que el gran avance de las últimas décadas en el conocimiento sobre el pasado 

andalusí «no ha provocado una aceptación generalizada de su relevancia o la necesidad de 

incorporarlo» (Manzano Moreno, 2020: 49). Por otro lado, Emilio González Ferrín (2020) 

defiende, a partir de una posición historiográfica que ha sido objeto de una intensa polémica, 

pero que consideramos en cierta medida separable de la cuestión que ahora nos ocupa, que los 

historiadores deben librar las batallas del presente y contrarrestar los grandes sistemas de 

difusión seudohistórica, para así ayudar a «alimentar un presente cosmopolita mostrando un 

pasado que no lo fue menos» (González Ferrín, 2020: 139). Existe también un debate específico 

sobre los usos del «mito de Al-Ándalus» como pretendido espacio-tiempo de convivencia, con 

lineamientos que consideran que el mito, en tanto que elemento que sirve ante todo como 

elemento justificador de estados de cosas, es en principio ajeno a la verdad histórica (Manzano 

Moreno, 2013; Torrecilla, 2020); y otros que, al contrario, defienden la parte de verdad que 

reside en el mito y su validez para pensar presentes y futuros de convivencia (González 

Alcantud, 2014; Hirschkind, 2020). 

 

El proyecto que hemos venido presentando en estas páginas no tiene, en este aspecto, una 

posición teórica concluyente, y se reconoce en alguna medida en argumentos de uno y otro tipo. 

Es un proyecto que se incardina en la tradición del conocimiento situado y que pretende, desde 

su modesta posición, ayudar a cambiar ciertas representaciones sociales de la historia y el modo 

en que estas influyen en el presente y ayudan a pensar futuros posibles (Liu y Hilton, 2005: 

549-550). Pero también considera que esa tarea pasa, precisamente, por desmontar los relatos 

seudohistóricos y el «laberinto de supuestas certezas» (Manzano Moreno, 2020: 53) que 

apuntalan discursos excluyentes. Al evocar la presencia del islam en Madrid no solo en el origen 

y en la actualidad –los extremos que más peso tienen en las representaciones sociales de la 

historia (Liu y Hilton, 2005: 539)– sino también a lo largo de gran parte de los siglos que median 

entre uno y otra, se quiere evidenciar que la sociedad madrileña (como la española) ha sido 

históricamente mucho más compleja que el relato que ha construido sobre sí misma, y con ello 

se pretende contribuir a normalizar la idea de que lo diverso es un elemento constituyente de lo 

social, y no solo un efecto reciente de la globalización.  

 

La relación entre los musulmanes madrileños del pasado y del presente, por otro lado, no 

se realiza a partir de la identificación de ningún «sujeto histórico» que se habría extendido a lo 

largo de los siglos (Manzano Moreno, 2020: 54), sino desde la necesidad de respuesta a un 

discurso público que preconiza «una oposición de raíz medieval frente a una identidad árabe e 

islámica considerada ajena tanto entonces como ahora» (Manzano Moreno, 2020: 52), aun 

cuando el sustento humano y los contornos concretos de esa identidad hayan mutado. En ese 

proceso no se pretende tanto reclamar para el islam «cuotas de autoría» (González Ferrín, 2020) 

en la historia de Madrid, o sostener la legitimidad de su presencia con base en su arraigo 

histórico, aunque, indudablemente, el proyecto puede prestarse a ello y podría dar un resultado 

convivencial positivo. Lo ideal, más bien, sería propiciar una suerte de desidentificación con 

las narrativas identitarias, para contribuir a dar «estatuto ontológico» a la hibridación cambiante 

que constituye la realidad social (Núñez García, 2019) y a partir de la cual se construyen, por 

exclusión, las categorías cerradas que estructuran nuestro presente y nuestra visión del pasado.  



DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

68 

5. Referencias bibliográficas 

AIDI, Hisham (2006): «The Interference of Al-Andalus: Spain, Islam and the West», Social 

Text, 24 (2 87), pp. 67-88. 

ALONSO ACERO, Beatriz (2006): Sultanes de Berbería en tierras de la Cristiandad. Exilio 

musulmán, conversión y asimilación en la Monarquía hispánica (siglos XVI-XVII), 

Barcelona: Bellaterra. 

ANDRÉU, Esther (2020), «Arqueología en el Madrid islámico», en La Maqbara de Maŷrīt. La 

muerte en el Madrid islámico, Alcalá de Henares (Madrid): MAR, pp. 89-104. 

HAJJAT, Abdellali y Marwan MOHAMMED (2016): Islamophobie. Comment les élites françaises 

fabriquent le « problème musulman », Paris: La Découverte. 

ÁVILA, M.ª Luisa (2011): «Personajes del Madrid islámico», en Daniel Gil (ed.), De Maŷrit a 

Madrid: Madrid y los árabes, del siglo IX al siglo XXI, Barcelona/Madrid: 

Lunwerg/Casa Árabe, 2011, pp. 54-65. 

BATALLA CUETO, Pablo (2021): Los nuevos odres del nacionalismo español, Gijón: Trea. 

BILLIG, Michael (2014 [1995]): Nacionalismo banal, Madrid: Capitán Swing. 

CALVENTO, Mariana y Sandra S. COLOMBO (2009): «La marca-ciudad como herramienta de 

promoción turística: ¿Instrumento de inserción nacional e internacional?», Estudios y 

Perspectivas en Turismo, vol. 18, nº 3, pp. 262-284. 

CARRIÓN, Fernando (2007): «Espacio público: punto de partida para la alteridad», en Olga 

Segovia (ed.), Espacios públicos y construcción social. Hacia un ejercicio de 

ciudadanía, Providencia: Sur, pp. 79-97. 

EL-TAYEB, Fatima (2021 [2011]): Racismo y resistencia en la Europa daltónica, Santander: La 

Vorágine. 

FERNÁNDEZ MONTES, Matilde (1999): «Isidro, el varón de Dios, como modelo de sincretismo 

religioso en la Edad Media», Revista de Dialectología y Tradiciones Populares, tomo 

LIV (1), pp. 7-51. 

GARCÍA SANJUÁN, Alejandro (2018): «Rejecting al-Andalus, exalting the Reconquista: 

historical memory in contemporary Spain», Journal of Medieval Iberian Studies, 10:1, 

pp. 127-145. DOI: 10.1080/17546559.2016.1268263. 

GIL FLORES, Daniel (2019): Islamofobia, racismo e izquierda. Discursos y prácticas del 

activismo en España, tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid. Disponible 

en: https://eprints.ucm.es/id/eprint/56800/ [consultado el 21/09/2022] 

GIL-BENUMEYA, Daniel (2015): Madrid islámico, Madrid: La Librería. 

GIL-BENUMEYA, Daniel (2018): Madrid islámico: la historia recuperada, Madrid: 

Ayuntamiento. 

GIL-BENUMEYA, Daniel (2019): «Isidro y la disputa en torno a los orígenes», La Gatera de la 

Villa, nº. 36, pp. 26-32. 

GIL-BENUMEYA, Daniel (2022): «La huella y la representación del otro: los musulmanes en el 

callejero madrileño», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos. Sección Árabe-

Islam, nº 71, pp. 109-149. DOI: 10.30827/meaharabe.v71.18146 

GLASSBERG, David (1996): «Public History and the Study of Memory», The Public Historian, 

vol. 18, nº 2, pp. 7-23. 

GONZÁLEZ ALCANTUD, José Antonio (2002): Lo moro: las lógicas de la derrota y la formación 

del estereotipo islámico, Barcelona: Anthropos.  

GONZÁLEZ ALCANTUD, José Antonio (2014): El mito de al-Ándalus. Orígenes y actualidad de 

un ideal cultural, Córdoba: Almuzara. 

GONZÁLEZ FERRÍN, Emilio (2020), «Cuando fuimos árabes: cuotas de autoría en la historia de 

España», en Maribel Fierro y Alejandro García Sanjuán (eds.), Hispania, al-Ándalus y 



MADRID ISLÁMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD        69 
 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

España: identidad y nacionalismo en la historia peninsular, Madrid: Marcial Pons, pp. 

137-147. 

GORDON, Avery (2008): Ghostly Matters: Haunting and the Sociological Imagination, 

Minneapolis: University of Minnesota Press. 

HALL, Stuart (1991): «Europe’s Other Self», Marxism Today, august 1991, pp. 18-19. 

HIRSCHKIND, Charles (2020): The Feeling for History: Islam, Romanticism, and Andalusia, 

Chicago: University of Chicago Press. 

HUYSSEN, Andreas (2001 [1990]): En busca del futuro perdido: cultura y memoria en tiempos 

de globalización, Buenos Aires: FCE.  

JIMÉNEZ RAYADO, Eduardo (2016): «Conflictos laborales en el Madrid medieval. Las huelgas 

del siglo XV», en Cristina Segura Graíño (coord.), Los conflictos sociales en el Madrid 

medieval, Madrid: A. C. Almudayna, pp. 15-65. 

KINGMAN GARCÉS, Eduardo (2004): «Patrimonio, políticas de la memoria e institucionalización 

de la cultura», Iconos. Revista de Ciencias Sociales, n.º 20, pp. 26-34. 

LARQUIÉ, Claude (1970): «Les esclaves de Madrid à l'époque de la décadence (1650-1700)», 

Revue Historique, 244 (1), pp. 41-74. 

LEFEBVRE, Henri (2013 [1974]): La producción del espacio, Madrid: Capitán Swing. 

LEFEBVRE, Henri (2017 [1968]): El derecho a la ciudad, Madrid: Capitán Swing. 

LEMS, Johanna M. (2020): «Staying silent or speaking up: reactions to racialization affecting 

Muslims in Madrid», Ethnic and Racial Studies, 44 (7), pp. 1192-1210. DOI: 

10.1080/01419870.2020.1779949.  

LIU, James H. y Denis J. HILTON (2005):  «How the past weighs on the present: Social 

representations of history and their role in identity politics», British Journal of Social 

Psychology, 44, pp- 537-556. 

MANZANO MORENO, Eduardo (2013): «Qurtuba: algunas reflexiones críticas sobre el Califato 

de Córdoba y el mito de la convivencia», Awraq, nº 7, pp. 225-246. 

MANZANO MORENO, Eduardo (2020), «De cómo la historia se ha convertido en una disciplina 

al servicio de intereses conservadores», en Maribel Fierro y Alejandro García Sanjuán 

(eds.), Hispania, al-Ándalus y España: identidad y nacionalismo en la historia 

peninsular, Madrid: Marcial Pons, pp. 47-56. 

MARCOS ARÉVALO, Javier (2010): «El patrimonio como representación colectiva. La 

intangibilidad de los bienes culturales», Gazeta de Antropología, 26 (1), art. 19. 

Disponible en: http://hdl.handle.net/10481/6799 [consultado el 21/09/2022]. 

MAZZOLI-GUINTARD, Christine (2009): Madrid : petite ville de l’Islam médiéval, IXe-XXIe 

siècles. Rennes: PUR. 

MAZZOLI-GUINTARD, Christine (2011): «Historiografía del Madrid andalusí. Reflexiones sobre 

las representaciones de Magrit a lo largo de la historia (siglos X-XXI)», en Ignacio 

Sánchez (ed.), Una reflexión historiográfica sobre la Historia de Madrid en la Edad 

Media, Madrid, A. C. Almudayna, pp. 15-30. 

MIGUEL RODRÍGUEZ, Juan Carlos de (1989): La comunidad mudéjar de Madrid: un modelo de 

análisis de aljamas mudéjares castellanas. Madrid: A. C. Almudayna. 

MORENO DÍAZ DEL CAMPO, Francisco J. (2017): «Algo más sobre los moriscos de Madrid», 

Tiempos Modernos, nº 34, pp. 315-346. 

MURILLO FRAGERO, José Ignacio (2009): «Registro estratigráfico de una necrópolis musulmana 

en la Calle Toledo, 68 (Madrid). El proceso de islamización a través del ritual de 

enterramiento», en Actas de las III Jornadas de Patrimonio de la Comunidad de Madrid, 

Madrid: CAM, pp. 69-78. 

NÚÑEZ GARCÍA, Amanda (2019), «Hibridaciones», en Luis Alegre Zahonero y Nuria Sánchez 

Madrid (coords.): Territorios por pensar. Un mapa conceptual para el siglo XXI, Tres 

Cantos (Madrid), Siglo XXI, pp. 153-169. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1779949
http://hdl.handle.net/10481/6799


DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES 

 

AAM, 30 (2023) 53-70 
 

70 

OLIVER ASÍN, Jaime (1959), Historia del nombre «Madrid», Madrid: CSIC. 

PARADELA Alonso, Nieves (2011): «El Madrid de los embajadores árabes en los siglos XVII y 

XVIII», en Daniel Gil (ed.), De Maŷrit a Madrid: Madrid y los árabes, del siglo IX al 

siglo XXI, Barcelona/Madrid: Lunwerg/Casa Árabe, 2011, pp. 108-117. 

PÉREZ DE TUDELA, M.ª Isabel (1989); Madrid, castillos y plazas fuertes, Alicante: Rembrandt. 

PLANET CONTRERAS, Ana I. (2008): «Laicidad, islam e inmigración en la España 

contemporánea», en Encarna Nicolás Marín y Carmen González Martínez (coords.), 

Ayeres en discusión, Murcia: Universidad de Murcia. 

PRATS, Llorenç (1997): Antropología y patrimonio, Barcelona, Ariel. 

PRATS, Llorenç (2005): «Concepto y gestión del patrimonio local», Cuadernos de Antropología Social, nº 21, 

pp. 17-35. Disponible en: http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4464/3967 

[consultado el 21/09/2022]. 

PRIETO BERNABÉ, José Manuel (1991): «Una minoría disidente en la Corte: los moriscos de 

Madrid ante la expulsión (1610)», Boletín de la Real Sociedad Económica Matritense 

de Amigos del País, nº 7, pp. 57-79.  

RÍO BARREDO, M.ª José del (2000): Madrid, Urbs Regia. La capital ceremonial de la 

Monarquía Católica, Madrid: Marcial Pons. 

SALGUERO, Óscar y Mar GRIERA (2022): «Pluralismo religioso y políticas públicas locales: el 

caso del islam bangladesí en Madrid», ’Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, nº 25, 

pp. 105-122. DOI: 10.5209/ilur.81832 

SALGUERO, Óscar y Alba SIGUERO (2021): «La cuestión funeraria islámica: el “enquistado” 

caso de la metrópolis madrileña», REIM, nº 31, pp.  108-127. DOI: 

10.15366/reim2021.31.006 

SMULYAN, Susan (ed.) (2021), Doing Public Humanities, New York/London: Routledge. 

TÉLLEZ, Virtudes (2014): «Somos “ciudadanos españoles musulmanes”: posibilidades de 

conciliar la ciudadanía española y la religiosidad islámica», en Ángeles Ramírez (ed.),  

La alteridad imaginada: el pánico moral y la construcción de lo musulmán en España 

y Francia, Barcelona: Bellaterra, pp. 219-242. 

TORRECILLA, Jesús (2020): «Usos de Al-Ándalus. la complejidad de un mito», en Maribel 

Fierro y Alejandro García Sanjuán (eds.), Hispania, al-Ándalus y España: identidad y 

nacionalismo en la historia peninsular, Madrid: Marcial Pons, pp. 70-79. 

VIGUERA MOLINS, M.ª Jesús (1992): «Madrid en Al-Andalus», en Actas del III Jarique de 

Numismática Hispano-Árabe, Madrid: MAN/Museo Casa de la Moneda, pp. 11-35. 

ZAPATA-BARRERO, Ricard (2006): «The Muslim Community and Spanish Tradition: 

Maurophobia as a Fact and Impartiality as a Desideratum», en Tariq Modood, Anna 

Triandafyllidou y Ricard Zapata (eds.), Multiculturalism, Muslims and Citizenship: A 

European Approach, London: Routledge, pp. 143-161. 

 

http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4464/3967
https://doi.org/10.5209/ilur.81832

