MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD
ISLAMIC MADRID: HERITAGE, IDENTITY AND THE RIGHT TO THE CITY
dodl) 3 519 Bgdlg SR LY Wy

Daniel Gil-Benumeya Flores*
Universidad Complutense de Madrid

Recibido: 29/09/2022 Aceptado: 27/05/2023

BIBLID [1133-8571] 30 (2023) 53-70.

Resumen: Madrid, como otras capitales europeas, cuenta hoy con una importante presencia de poblacién
musulmana, que experimenta una tension entre su derecho a la ciudad, es decir, a habitarla con todas sus
consecuencias materiales y simbdlicas, y las ldgicas del racismo, la islamofobia y otras formas de discriminacién.
Al mismo tiempo, y al contrario que otras capitales europeas, Madrid cuenta con un largo y poco conocido legado
islamico, imbricado en la historia de la ciudad desde sus origenes mismos de un modo que desafia los discursos
politicos y mediaticos que presentan al islam y a los musulmanes como una presencia reciente, indeseada y
esencialmente extrafia al cuerpo social. El presente trabajo tiene como objetivo presentar un proyecto de
investigacion, difusion e intervencion social articulado en torno al Centro de Estudios sobre el Madrid Islamico
(CEMI), que pretende reflexionar sobre las posibilidades y los limites que ofrecen los mas de 700 afios de legado
islamico en la capital espafiola, para realizar, en el presente, practicas de pedagogia de la diversidad y la alteridad.
Dichas practicas pretenden conectar la recuperacion del patrimonio islamico madrilefio con las cuestiones que
plantea la presencia musulmana en el Madrid del siglo XXI, y, en general, la presencia de sectores de poblacion
cuya plena pertenencia al cuerpo social es discutida o negada. El articulo introduce las cuestiones que plantea el
legado isldmico madrilefio en relacion con la identidad urbana, describe los principales hitos del mencionado
proyecto a lo largo de un lustro (2017-2022), recorre algunas de sus bases teoricas y discute criticamente su alcance
y limitaciones.

Palabras clave: Patrimonio, identidad, diversidad, inclusién, musulmanes en Espafia

Abstract: Madrid, like other European capitals, has today a significant Muslim population, which experiences a
tension between its right to the city, that is, its right to inhabit the city with all its material and symbolic
consequences, and the logics of racism, Islamophobia and other forms of discrimination to which they are subject.
At the same time, and unlike other European capitals, Madrid has a long and little-known Islamic legacy,
imbricated in the history of the city from its very origins in a way that defies the political and media narratives that
present Islam and Muslims as a recent, unwanted presence, essentially alien to the social body. The aim of this
paper is to present a research, dissemination and social intervention project articulated around the Center for the
Study of Islamic Madrid (CEMI, in its Spanish initials), which seeks to reflect on the possibilities and limits offered
by the more than 700 years of Islamic legacy present in the Spanish capital, to promote practices of pedagogy of
diversity and otherness. These practices aim to connect the recovery of Madrid's Islamic heritage with the questions
raised by the presence of Muslims in the 21st century Madrid and, in general, by the presence of those sectors of
the population whose full membership of the social body is disputed or denied. The article introduces the issues
raised by Madrid's Islamic heritage in relation to urban identity. In doing so, it describes the main milestones of
the aforementioned project over a five-year period (2017-2022), reviews some of its theoretical bases and critically
discusses its scope and limitations.

Keywords: Heritage, identity, diversity, inclusion, Muslims in Spain

* Email: daniel.gil@ucm.es ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2384-0040

AAM, 30 (2023) 53-70


mailto:daniel.gil@ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-2384-0040

54 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

i O S5 o Ol el el ) OIS o oS 0 2l s s 55V 01 puolsal) Lo s pasle
el o sz,a-\ J&wb L«J}ﬁ}aﬂy\.wy\j 4;,@:.5\ ey ¢ d350y9 4ole )b\ o ade Cop e Jg; (P3t) u’<“‘J\ LS\ el 8]
M.Xl‘ FU)L) L3 J.:LILJ.A CAJ}JM j‘-‘j \.LsJ.C L«.A}’\.w\ LJ) .\.’).o\.a dll:.c c&/;—‘}“ Mj)ﬁ/‘ ("JJ’J‘ u,..\g& LSLC} L A g_,Jjj\
CsEa pE g el gl kel ()L.u?\ g il S AedeYly Al oblbd) aedss L u.\g.c Lles ds
baie Bt gt @i on WU s e Dbl camgdl M e U] L olea V1 ) o Lo s U] D589 g
ot e (Bl JoY 26 CEMI) &edlel) s Jgm bl SL slamn V) sl L Gbe
ool (3 e T00 o SY LY Y1 Un ppam 3 den ) Sgmally SIS 3 S ] e
3 o 3y VeVl £l pee Jsm At Slgles ol B AL a1 IS e el ALy
S 0N (3 e (3 oY) seasll Lyl ) Ll dpal oY) Sl salazad Loy 1) ol Lol sd 308
o) slam V) ) (3 3l pgnsias 2 o gl ol O e Db sy ple arsny (il
G ) Al SIS gy Bpad) bl Lol adladlly Ol dppite ol LB gl clalad) JEl pudy Vsl
L;.u; Jg.vtd °-‘)"3j mju\ Mbuj a3lss LpM (2022 2017) &_J“}A-\ﬂ um.?‘ sl oy\&\ ;A_U er.U
Wile) 3 Opabedl (zlos¥l g gl casbl (Il cdmadl uLo.KS

1. Introduccion

Los estigmas y exclusiones que pesan sobre las poblaciones musulmanas o consideradas
como tales en Europa, analizados habitualmente bajo la perspectiva de la islamofobia, el
racismo, la xenofobia y otros resortes de alterizacion e inferiorizacion (Hajjat y Mohammed,
2016: 25), se relacionan también con determinadas representaciones sociales de la historia,
utilizadas para explicar y legitimar la exclusion. Fatima El Tayeb (2021) sefiala cdmo, en
general, las poblaciones no blancas han tendido a ser construidas en el discurso publico como
inherentemente no europeas, extranjeras, recién llegadas y excluidas tanto del pasado de Europa
como de cualquier reivindicacion legitima de pertenencia en el presente. Esta percepcion se
relaciona con lo que Stuart Hall (1991) llamo la «narrativa internalista» de la identidad europea,
que es la idea de que Europa es una entidad histéricamente coherente, homogénea y cuyo
desarrollo no esta influido, al menos de forma significativa, por los pueblos y culturas que se
conceptualizan como no europeos. La musulmanidad, real o percibida, tiende a representar, en
Europa, la quintaesencia de la extranjeria, y en el caso especifico espafiol, existe una fuerte
asociacion con el estereotipo histérico del moro (Gonzélez Alcantud, 2002), entendido este
altimo no tanto como figura ausente del pasado, sino como antagonista esencial, que fue
expulsado y cuyo regreso debe evitarse. Es por tanto muy habitual la movilizacién de una cierta
representacion de la historia para justificar los dispositivos de exclusion del presente (Aidi,
2006; Zapata-Barrero, 2006).

La poblacion musulmana de la ciudad de Madrid, que ronda las cien mil personas,
experimenta también esa tension entre las l6gicas rampantes de la discriminacion y su derecho
a la ciudad (Lefebvre, 2017), es decir, a habitarla e intervenir en ella con pleno reconocimiento
social, institucional y simbdlico. Esta tension esta atravesada por la paradoja de la consideracion
formal del islam en Espafia como religidn «de notorio arraigo» (Planet Contreras, 2008), por su
presencia historica, y un extendido habitus social e institucional que tiende a considerar a las
personas musulmanas como extranjeras, aungque posean la ciudadania espafiola (Téllez, 2014;
Lems 2020), lo que naturaliza diversas practicas de discriminacion y expulsion del espacio
publico que se ejercen contra ellas. La presencia musulmana en Madrid procede en su mayor
parte de la inmigracion y es méas tardia que en otras capitales de Europa. Pero, paradodjicamente,
y debido a sus méas de setecientos afios de presencia islamica histérica (andalusi, mudéjar y
morisca), de Madrid puede afirmarse que estuvo, en palabras de Christine Mazzoli-Guintard
(2009: 220), «en la encrucijada de las civilizaciones» un milenio antes de las migraciones
poscoloniales. EI modo en que lo islamico se imbrica en la historia madrilefia desde las raices
mismas de la ciudad y no solo en su etapa andalusi, sino impregnando la medieval y moderna
posterior, desafia los discursos politicos y mediaticos que presentan el islamy a los musulmanes

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 55

como una intrusién y una amenaza a la cultura y las formas de vida consideradas propias, en la
medida en que cuestiona la dicotomia misma de lo propio y lo ajeno.

El caso madrilefio, por tanto, ofrece una oportunidad para investigar sobre la relacién entre
la historia, la memoria, la identidad y la diversidad social. Permite indagar sobre los fantasmas
que el pasado proyecta sobre el presente, entendiendo el fantasma como figura social que
visibiliza o manifiesta, de forma directa o sutil, sistemas de poder abusivos y violencias no
resueltas que siguen informando la vida social, especialmente cuando se las da por concluidas
0 cuando su naturaleza opresiva es negada (Gordon, 2008). Permite, asimismo, preguntarse si
es posible, y como, renovar de forma critica el conocimiento sobre la historia islamica de
Madrid y su patrimonio de un modo que beneficie también a la inclusién simbdlica de los
musulmanes madrilefios actuales, porque contribuya a modificar las representaciones sociales
de la historia que se ponen en juego en los mecanismos de inclusion y exclusion (Liu y Hilton,
2005). Y permite, por ultimo, discutir si todo ello podria hacerse sin producir otras formas de
esencialismo y presentismo historico y si es posible, en cualquier caso, que unos esfuerzos de
este cariz tengan efectos reales, en competencia con los grandes dispositivos de produccion
ideologica.

Sobre estas cuestiones se cimienta un experimento articulado en torno al Centro de
Estudios sobre el Madrid Islamico (CEMI), proyecto dependiente de la Fundacién de Cultura
Islamica (FUNCI). Se trata de una iniciativa que pretende contribuir al conocimiento y
proteccién del legado islamico de Madrid, pero también y sobre todo propiciar una reflexién
sobre la construccion y representacion de lo madrilefio, en relacion con los retos que plantea la
diversidad de la sociedad madrilefia actual. EI objetivo del presente articulo es describir la
trayectoria de esta iniciativa a lo largo de un lustro (2017-2022) y realizar un balance critico de
la misma. En primer lugar, se introduce brevemente la cuestion del legado isldmico historico
de Madrid y los problemas que plantea en relacion con las representaciones de la identidad
colectiva y la gestion del patrimonio. A continuacion, se muestra el desarrollo del mencionado
proyecto, sus bases tedricas y algunas de sus principales lineas de actuacion. Y, en tercer lugar,
se analizan a modo de conclusion el alcance y las dudas que plantea el enfoque del proyecto.

2. Patrimonio, historia y memoria del Madrid islamico

El patrimonio es un sistema de simbolos que transmiten la identidad y la memoria
colectivas (Kingman Garcés, 2004; Marcos Arévalo, 2004) y es, por tanto, como ellas, resultado
de construcciones sociales, institucionalizadas de acuerdo con significados politicos que
responden a requerimientos de hegemonia contemporaneos. Todas las sociedades cuentan con
un repertorio virtual de elementos potencialmente patrimonializables, procedentes de la
historia, la naturaleza o la inspiracion creativa, pero no todos forman parte efectiva del
patrimonio, sino que son objeto de procesos de patrimonializacion (Prats, 2005). Existe una
economia material y simbdlica que define lo que importa o no en términos de patrimonio en
cada momento (Kingman Garcés, 2004), y, consiguientemente, activa algunos de esos
elementos y minimiza u oculta otros, generando de este modo distintas versiones del
patrimonio, de la identidad y de la memoria: distintas versiones del nosotros (Prats, 1997;
2005). Estas versiones social y politicamente construidas de la identidad, en la medida en que
devienen hegemonicas y se naturalizan, «legitiman sistemas, politicas, estados de cosas y
acciones concretas» (Prats, 1997: 35). Los procesos de patrimonializacion, por tanto, estan
ligados con la «produccion de tipos de memoria» (Kingman Garcés, 2004: 32) que tienen
significados politicos, y por este motivo el patrimonio constituye un campo de confrontacion
simbdlica. Trasladando lo anterior al caso madrilefio, podemos decir que Madrid cuenta con un
amplio repertorio de elementos patrimonializables relacionados con su historia islamica

AAM, 30 (2023) 53-70



56 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

especifica, asi como con la relacién histérica de Espafia con el mundo islamico y la presencia
musulmana actual, pero su activacion patrimonial como componente del nosotros es
conflictiva.

Es sabido que Madrid aparecié en la historia en la segunda mitad del siglo 1X con el nombre
de Mayrit,™ como parte de una serie de fundaciones llevadas a cabo bajo la iniciativa del emir
Muhammad I. Su primera historia se escribi6 en arabe (Viguera Molins, 1992) y sus primeros
habitantes conocidos fueron musulmanes (Avila, 2011). El caracter militar del primer Madrid
parece haber coexistido con —o evolucionado hacia— una poblacion civil, coherente con la
existencia de una mezquita aljama y un cadi, asi como un amplio habitat extramuros con
evidencias de labores agricolas y artesanales (Mazzoli-Guintard, 2009). Se conocen datos de
diversos personajes vinculados al Madrid andalusi (Avila, 2011), el mas importante de los
cuales fue el matematico y astronomo Maslama al-Mayriti. Madrid pertenecié a al-Andalus
durante algo mas de dos siglos, hasta su conquista por Alfonso VI en 1083 0 1085. Se desarroll
desde entonces como ciudad castellana, pero contd con una pequefia comunidad musulmana
mudéjar, bien conocida sobre todo en su etapa final, que precedi6 a la conversion forzosa de
1502 (Miguel Rodriguez, 1989).

Mucho menos estudiados que sus predecesores mudéjares, los moriscos de Madrid (Prieto
Bernabe, 1991; Moreno Diaz del Campo, 2017) se confundieron a lo largo de los siglos XV1y
XVII con otras formas de presencia musulmanay criptomusulmana, encarnada por los moriscos
granadinos esclavizados o deportados, los esclavos de procedencia magrebi, otomana o
subsahariana (Larquié, 1970), o los embajadores, exiliados y rehenes musulmanes, producto de
la politica exterior de los Austrias (Alonso Acero, 2006; Paradela Alonso, 2011). Fue en esa
etapa postrera del islam madrilefio cuando se produjo el establecimiento permanente de la Corte
en Madrid (1561). Ademas de modificar profundamente la fisionomia urbana, la capitalidad
desarrollé una preocupacion por los origenes de la Villa —como antonomaésticamente se llama
a Madrid—, cuya historia seria desde entonces narrada a la luz de su condicion de urbs regia, de
asiento y encarnacion simbdlica del poder (Rio Barredo, 2000; Mazzoli-Guintard, 2011). La
forja de unos mitos fundacionales acordes con las necesidades simbolicas de la Monarquia,
vinculados tanto con la herencia greco-latina como con el cristianismo primitivo, se
acompariaron en los siglos XVI y XVII por la destruccion de la mayoria de los restos
medievales. En el ambito religioso, se desarrollaron también las tres grandes devociones
madrilefias, que anclan a Madrid en la légica de lo que después se llamaria reconquista: las
virgenes de Atocha y de la Almudena —esta, de paraddjico nombre arabe—y el santo mozarabe
Isidro. El desarrollo de la historia erudita en los siglos XVII y XIX, asi como el
redescubrimiento de las fuentes &rabes, acabd con estas fabulaciones, al menos en el &mbito
culto (Mazzoli-Guintard, 2011). Sin embargo, no modificé sustancialmente el modo de
relacionarse con un pasado andalusi cuyos escasos restos materiales continuaron
desapareciendo como efecto de la modernizacién urbana hasta mediados del siglo XX.
Tampoco acabo con el empefio de una parte importante de la historiografia en buscarle a Madrid
unos origenes anteriores al islam, que proporcionaran apoyo a los mitos y leyendas de la
reconquista y estuvieran acordes con las necesidades simbdlicas de la capital.

(1) Las transcripciones del arabe usan el siguiente sistema: ? -b -t -t- -h-j -d -d-r -z -s -§ -s-d-t-z--g -f -q -k -I -
m -n -h -w -y. Vocales: a -i -u -a -1 -u. El articulo se translitera al-. Otras caracteristicas no aplican al caso.

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 57

Desde mediados del siglo XX y en las décadas siguientes, en cambio, se dieron algunos
pasos hacia la patrimonializacion del Madrid andalusi, con el redescubrimiento y preservacion
de un lienzo de la muralla emiral y el aliento a la investigacion sobre la historia arabo-islamica
madrilefia (Oliver Asin, 1959). Aunque se mantuvo la atribucion de un origen preislamico, mas
por conveniencia que por indicios efectivos en ese sentido (Mazzoli-Guintard, 2011: 25). A
finales del siglo se produjo un salto cualitativo en el desarrollo de la arqueologia madrilefia, que
dio pie a un interés renovado por el periodo andalusi tanto en el ambito cientifico como en el
institucional (Mazzoli-Guintard, 2011). También se promovio cierto reconocimiento simbdlico,
con la creacion del Parque del Emir Mohamed | (1986) y con el mas modesto tributo al
astronomo Maslama al-Majyriti, a través de la denominacion de la pequefia plaza de Maslama
(1985). Siguen siendo a dia de hoy las dos Gnicas denominaciones conmemorativas del callejero
urbano dedicadas a la etapa andalusi de la ciudad (Gil-Benumeya, 2022).

Por contraste, con el cambio de siglo el interés institucional por el Madrid islamico parece
haber ido decreciendo, hasta desembocar en lo que consideramos una desvalorizacién
patrimonial. Y ello a pesar de dos relevantes hallazgos arqueoldgicos: el del cementerio
andalusi y mudéjar en el centro urbano (Murillo Fragero, 2009) y el de varias decenas de metros
de muralla emiral, casas y calles, durante las obras de construccion del Museo de Colecciones
Reales (Andréu, 2020). Durante la segunda década del siglo XXI, quizas por la falta de indicios
materiales de un Madrid preislamico, ha recibido respaldo institucional y mediatico un artificio
revisionista consistente en afirmar, por una parte, que el Madrid andalusi no existio mas que
como cuartel (Andréu, 2020: 90), por lo que la fundacion de la ciudad como tal seria ya mérito
de los reyes castellanos, y, por otra, en amalgamar los origenes de Madrid con restos de época
romanay prerromana hallados no en el solar original de la ciudad, sino en su término municipal
contemporaneo, mucho mas extenso (Gil-Benumeya, 2015: 177-200). Este modo contradictorio
de afirmar a la vez los origenes anteislamicos y postislamicos de la ciudad, dejando en cierta
penumbra la etapa andalusi, tiene un relativo correlato en la museistica municipal. Por un lado,
el Museo de Historia de Madrid arranca su recorrido historico en 1561, con la capitalidad, y
excluye los, al menos, setecientos afios previos, sobre los que no proporciona mas dato que la
escueta explicacion de que Madrid fue «una pequefia villa medieval del reino de Castilla».( Y,
por otro, el Museo de San Isidro o de los Origenes diluye la historia del Madrid andalusi en la
del término municipal y la regién, con una seleccion limitada de piezas, pues es el Museo
Arqueoldgico Regional, situado en Alcala de Henares, el que custodia los hallazgos

arqueoldgicos del Mayrit andalusi.

Esta desvalorizacion patrimonial del Madrid islamico, tanto en términos absolutos como
en relacion con los procesos de patrimonializacion que se dieron en décadas anteriores
(Mazzoli-Guintard, 2009: 218-219) podria ponerse en relacion con el rearme simbdlico del
nacionalismo espafiol iniciado en la segunda década del siglo (Batalla Cueto, 2021) y con la
(mala) recepcion de lo andalusi en un contexto de creciente islamofobia. No hablamos de una
hostilidad abierta hacia el patrimonio islamico, sino méas bien de los efectos de un nacionalismo
banal (Billig, 2014), rutinario, un habitus cotidiano que tiende a desconsiderar esa parte de la
historia madrilefia en relacion con otras, dentro de un contexto de reconfiguracion nacionalista
y de demonizacidn del islam, y también hay que decirlo, de maltrato endémico del patrimonio
historico no capitalizable. La banalidad se debe también a que la historia de Madrid no supone,
por el momento al menos, un terreno de confrontacion simbdlica politica y mediatica relevante.

(2) Texto de la cartela en la entrada del Museo de Historia de Madrid (27/7/2022).

AAM, 30 (2023) 53-70



58 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

Esto Gltimo puede entenderse también como efecto del velo que se extiende sobre la historia
islamica madrilefia, que no es demasiado conocida salvo en &mbitos especializados —
academicos 0 no—, por lo que sus entresijos historiograficos no suelen mostrarse en la arena
publica.

Existen por tanto en el caso madrilefio dificultades para patrimonializar, es decir, para
incluir en la construccion del nosotros, tanto el legado islamico histérico como la presencia
musulmana actual. Aun en los casos en los que la historia islamica madrilefia es evocada,
habitualmente se le confieren los trazos de una presencia marginal y circunstancial, cuando no
antagonica (Gil-Benumeya, 2022). En cuanto a la presencia musulmana actual, su plena
insercion en las logicas de la ciudadania no es una realidad (Salguero y Siguero, 2021). La
sociedad civil musulmana de Madrid ha tendido, ademas, a seguir la tonica general del islam
en Espafia, que al contrario que en otros Estados europeos, no ha solido realizar reivindicaciones
en el sentido de revision de los simbolos de la identidad nacional e igualdad en la participacion
politica y administrativa (Salguero y Griera, 2022: 109). La principal iniciativa de inclusién
simbdlica de los musulmanes madrilefios ha sido el festival Noches de Ramadan: intermitente,
porque no siempre ha recibido apoyo institucional, y paraddjico, por tratarse de un evento en el
que el tejido asociativo musulman esta practicamente ausente (Gil Flores, 2019: 538).

3. Recuperar la historia. Activacion patrimonial y derecho a la ciudad

Con estos antecedentes, en los ultimos afios ha ido tomando cuerpo la iniciativa de
investigacion e intervencion social que es el objeto principal de este trabajo, cuyo objetivo es
la «activacion patrimonial» (Prats, 1997) de la historia isldmica madrilefia, para contribuir a
renegociar ciertas representaciones sociales sobre la misma. Hay que recordar que las
representaciones sociales de la historia tienen un impacto significativo en el sentido de
identidad colectiva de la sociedad, en la legitimacion de acciones y en sus relaciones con los
demaés, incluidos los grupos minoritarios dentro de la misma sociedad. Y también en la
construccion de futuros posibles, en la medida en que proporcionan analogias que guian las
respuestas que se dan a diferentes situaciones (Liu y Hilton, 2005), y, por tanto, como el
patrimonio, constituyen un campo de confrontacion simbdlica.

El instrumento principal de esta experiencia ha sido el Centro de Estudios sobre el Madrid
Islamico (CEMI), un proyecto sin entidad juridica propia, desarrollado en el marco de la
Fundacion de Cultura Islamica (FUNCI) desde 2017, con la intencion de asociar y desarrollar
diversos intereses que algunos actores habian venido mostrando en afios previos por la
exploracion del islam madrilefio, tanto historico como contemporaneo. La intencion de partida
fue la de articular una serie de actividades que pudieran servir de instrumento pedagdgico y de
reflexion en torno a tres lineas. La primera de ellas es la investigacion y difusion de la historia
islamica de Madrid en la larga duracion: andalusi, mudéjar y morisca. Se trata de etapas muy
desigualmente estudiadas y que rara vez se abordan con una perspectiva totalizadora, entre otras
razones porque su estudio corresponde a disciplinas académicas distintas. Por otra parte, es una
historia que no suele trascender circulos especializados. La segunda linea es propiciar una
reflexion en torno al modo en que la historia ha sido y es (o no) narrada: como se selecciona,
se institucionaliza y se reproduce la memoria del pasado, lo que incluye también su tratamiento
patrimonial. Estas dos lineas entroncan con las nociones de historia publica (Glassberg, 1996)
y de humanidades publicas (Smulyan, 2021) en el sentido de que pretende vincular el
conocimiento académico con la esfera ciudadana en la discusion colectiva del pasado y la
proteccion del patrimonio. El objetivo es difundir y hacer accesible el conocimiento fuera de la
Academia, salvaguardando el rigor cientifico y, de hecho, manteniendo una postura critica con
la proliferacion de ciertas formas de divulgacion seudohistérica. Y, a la vez, se quiere indagar

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 59

sobre la memoria y discutir, en la interaccion con la ciudadania, como se crean, se reciben y se
institucionalizan los relatos historicos al uso en nuestra sociedad, y como se entroncan con
determinadas relaciones de poder. La tercera linea trata de poner en relacion las dos anteriores
con la sociedad madrilefia y espafiola actuales, en lo que hace a la gestion y defensa del
patrimonio, por un lado, y, por otro, a la inclusién simbdlica de grupos culturales y religiosos
minorizados en un contexto de incremento del nacionalismo (Batalla Cueto, 2021), de las
practicas racistas y de los discursos identitarios excluyentes (Garcia Sanjuan, 2018). Esta linea
de reivindicacion de la diferencia y del derecho a la inclusion se centra en la intervencién en el
espacio publico, donde se verifica de forma preferente la mezcla social y la participacion
ciudadana, lo que lo convierte en lugar privilegiado para ejercer el «derecho a la ciudad»
(Lefebvre, 2017) asi como para desarrollar una «pedagogia de la alteridad» (Carrién 2007: 83-
84), entendida como respeto a la existencia de los otros en el mismo espacio. Ello se ejecuta a
través de la creacion de lugares de encuentro y contacto tanto tangibles (espaciales) como
intangibles (imaginarios).

Todas estas lineas de trabajo y reflexion han tomado cuerpo en diversas iniciativas, que se
han ido desplegando de manera experimental y con distinto grado de concrecion y continuidad.
Vamos a resumirlas a continuacion bajo cuatro epigrafes: itinerarios urbanos, sinergias
académicas, sinergias institucionales y otras actividades.

3.1. Itinerarios urbanos

Los itinerarios urbanos han constituido el recurso principal para la exploracion, difusion y
valorizacion del legado islamico madrilefio. Como ocurre en otras urbes, el texto urbano de
Madrid es un palimpsesto, cuya «legibilidad reside tanto en las marcas visibles del espacio
edificado como en imégenes y recuerdos reprimidos o interrumpidos por acontecimientos
traumaticos» (Huyssen, 2001: 207). Los itinerarios urbanos buscan recorrer la historia islamica
madrilefia, mostrando sus escasos restos visibles, «hallando la huella descrita por su ausencia»
(Gordon, 2008: 6), y transitando, en ultima instancia, las fantasmagorias que habitan la ciudad.
La idea de fantasmagoria es aplicable al Madrid islamico al menos en dos sentidos. En primer
lugar, expresa el modo en el que las representaciones del pasado producen efectos en la gestién
tanto del patrimonio isldmico como de la presencia musulmana en el Madrid contemporaneo.
En segundo lugar, resulta util para narrar el modo inesperado y sutil de manifestarse en el
Madrid actual que tienen los vestigios de la historia negada: en lo tangible, donde se puede
vislumbrar cémo la Villa «ha ido guardando, inconsciente pero, a la par, celosamente, los
vestigios de su primera historia [...] enterrados bajo los muros y los cimientos de posteriores
fisionomias» (Pérez de Tudela, 1989: 42), y en lo intangible, pues la presencia islamica puede
ser asociada a espacios y elementos que, a priori, parecen no tener relacion con ella. La
evocacion de todo ello hace surgir el fantasma, que no es sino «una de las formas en las que
algo perdido, o0 apenas visible, 0 que parece no estar ahi para nuestros 0jos presuntamente bien
entrenados, se torna conocido 0 aparente para nosotros, a su particular modo, por supuesto»
(Gordon, 2008: 8). Estos itinerarios se adaptan a diversas circunstancias y publicos, por lo que
muchas de sus caracteristicas —recorrido, duracion, densidad analitica, idioma incluso— son
variables. No obstante, existen itinerarios fijos, que se hacen regularmente.

El primero de ellos recorre las huellas del Madrid andalusi y mudéjar. Se evoca la historia
de aquél, visitando algunos de sus restos arqueoldgicos y sus huellas en el entramado urbano,
y se analiza asimismo su tratamiento patrimonial posterior. Y, a la vez, se recorren distintos
lugares de memoria de los aproximadamente cuatro siglos de presencia musulmana minoritaria
en el Madrid castellano, de los que quedan pocas huellas materiales, pero si algunas
pervivencias en el urbanismo y la toponimia, asi como representaciones graficas estereotipadas

AAM, 30 (2023) 53-70



60 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

(Gil-Benumeya, 2022: 114-118). La evocacion de la comunidad mudéjar resulta
particularmente interesante para reflexionar sobre diversidad, mecanismos de inclusion y
exclusion y agencia de los grupos minorizados, debido a sus caracteristicas transculturales, su
relacién con el poder, su participacion politica o al hecho de haber protagonizado la que podria
calificarse como primera huelga documentada en Madrid, contra las medidas de segregacion
(Jiménez Rayado, 2016).

El segundo itinerario se titula El otro Madrid de los Austrias: moriscos, esclavos,
renegados y cautivos. El adjetivo otro sugiere que la ruta se realiza sobre un area urbana y un
periodo historico relativamente bien conocidos —porque constituyen un icono del pasado
madrilefio y también una «época carismatica» del nacionalismo espafiol (Batalla Cueto, 2021:
225), ademas de un importante activo turistico—, pero se ejecuta desde una perspectiva inédita:
la de grupos subalternos cuya presencia ha sido borrada de las representaciones historicas y esta
practicamente ausente asimismo de las huellas urbanas. El itinerario explota, por tanto, diversos
avatares de lo isldmico en la sociedad madrilefia de los siglos XVI y XVII, y tiene como
caracteristica destacada el hecho de que se apoya parcialmente en fuentes de archivo primarias
—como los procesos de la Inquisicion en Madrid—, a partir de las cuales son localizados algunos
de los lugares e historias que se evocan en el recorrido. La experiencia de este itinerario, que
transita por un espacio «familiar» superponiéndole un relato inédito, y que por tanto ilumina el
territorio y la historia con una luz distinta, ha mostrado que en él resulta particularmente
pertinente la nocién de fantasmagoria (Gordon, 2008). Este itinerario tiene una variante, que
hasta la fecha no ha sido desarrollada sino de forma ocasional, titulada El barrio de las otras
letras. Como la anterior, se desarrolla en un espacio fuertemente relacionado con la época de
los Habsburgo y con las reservas simbdlicas de la madrilefiidad, el Ilamado Barrio de las Letras,
pero explota fundamentalmente textos literarios y biograficos que muestran las huellas de la
alteridad islamica reflejada en el mundo de las artes y las letras del Siglo de Oro madrilefio, asi
como en ciertas miradas musulmanas sobre el Madrid de la época.

Existe un tercer itinerario habitual, que explora la huella andalusi y mudéjar en la
Comunidad de Madrid (CAM). Se trata de una ruta mas compleja y costosa que las anteriores,
por lo que hasta la fecha es la Gnica que se realiza por la region madrilefia, que potencialmente
ofrece muchas mas posibilidades de exploracién. Como se ha sefialado, existen variantes y
adaptaciones de estos itinerarios a necesidades de grupos especificos, y entre ellas, rutas
disefiadas especificamente para entornos educativos, especialmente de secundaria y
universidad. En grandes cifras, y teniendo en cuenta el parén que supuso la pandemia de covid-
19 y las limitaciones posteriores, entre 2017 y 2022 se realizaron aproximadamente noventa
rutas urbanas y siete rutas interurbanas, con una participacion de aproximadamente 1100
personas en las primeras y 165 en las segundas.(®

3.2. Sinergias académicas: investigacion, docencia y documentacion

El CEMI basa sus actividades en el conocimiento cientifico sobre la historia islamica
madrilefia y su patrimonio, esta al tanto de las investigaciones en curso, trabaja con la mayoria
de los especialistas en este periodo —que estan formalmente adscritos al CEMI como
colaboradores—y realiza una parte de investigacion original. Dicho esto, es cierto también que
la produccién investigadora y/o académica en sentido estricto del CEMI ha venido ocupando
un lugar secundario respecto a la difusion, la exploracién urbana y las sinergias institucionales.

(3) Debemos estas estimaciones a Irene Suarez, coordinadora de actividades del CEMI, y Rafael Martinez,
asesor para itinerarios culturales del CEMI vy artifice de las rutas interurbanas.

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 61

En estas limitaciones concurren razones tanto de medios como de proyeccién temporal: por una
parte, el CEMI afronta las carencias propias de una iniciativa surgida de la esfera civil, no
institucional ni empresarial, cuyos recursos materiales son discretos, y que por tanto no puede,
hasta el momento, sostener en solitario (ni a través de su fundacion tutelar) proyectos de
investigacion duraderos y/o de gran calado. Por otra parte, el CEMI ha trabajado con la idea no
tanto de albergar tales proyectos en si mismo como de que sus actividades, a medio y largo
plazo, coadyuven a la investigacion. Y ello tanto a través del interés social, académico e
institucional que pueda resultar de la labor de difusién como por medio de la generacion de
recursos y herramientas para la investigacion y, sobre todo, a través de la configuracion de un
nuevo objeto de investigacidn, que seria el Madrid islamico en la larga duracion, y que hasta el
momento se presenta fragmentado entre diversas disciplinas.

La presentacion académica sustantiva de este nuevo objeto de estudio fue el I Congreso
Interdisciplinar de Historia y Memoria del Madrid Islamico, coorganizado por el CEMI y la
Universidad Complutense con apoyo de diversas instituciones en mayo de 2021. El evento
pretendia poner en comin los conocimientos sobre la presencia historica islamica en Madrid y
su region y reflexionar sobre el estado de su patrimonio material e inmaterial, a través de la
mirada de especialistas en distintas areas, asi como de actores institucionales y de la sociedad
civil.® Con posterioridad, se han puesto en marcha otras iniciativas y sinergias académicas,
entre las que se puede destacar el proyecto interdisciplinar de innovacion docente IslaMad,
desarrollado en la UCM en 2022-2023® y unos programas de formacion de profesorado de
primer y segundo ciclo en el ambito de la CAM. También se han creado cursos y materiales de
didéctica del patrimonio islamico para guias e intérpretes del patrimonio.

En lo que hace a la documentacion, uno de los propdsitos iniciales fue reunir las fuentes
de todo tipo que pudieran ser Utiles a la investigacion sobre el Madrid islamico, tanto primarias
como secundarias, proporcionando la referencia y, cuando ha sido posible, el documento en
acceso abierto. El resultado es, por el momento, una base de datos de factura simple, pero
escalable, para ser consultada a través de la web. Asimismo, se ha tratado de identificar y
sistematizar otros recursos Utiles a la investigacion, como bases de datos de archivos o
cartografia histérica. En septiembre de 2022 se ultim¢ la elaboracion de un mapa topogréafico
digital de Madrid con los yacimientos del periodo andalusi y mudéjar,® con el objeto de que
constituya una fuente de referencia tanto para la investigacion como para la vigilancia y
proteccion del patrimonio. Por ultimo, mas recientemente se ha abordado una serie de
reconstrucciones digitales de infraestructuras y lugares desaparecidos, con el objeto de
experimentar, en el futuro, con aplicaciones de realidad virtual aumentada aplicadas a la
docencia y los itinerarios urbanos.

3.3. Sinergias institucionales

Las actividades del CEMI han tratado de involucrar a las administraciones locales —
municipal y autonémica—en la patrimonializacion del legado islamico madrilefio, pues son ellas
las que poseen en mayor medida las competencias no solo en materia de patrimonio, en sentido
estricto, sino también de produccion del «espacio concebido» (Lefebvre 2013: 16), es decir, de

(4) Véase https://madridislamico.org/i-congreso-interdisciplinar-de-historia-y-memoria-del-madrid-islamico-
2/. Las intervenciones del congreso, que fue semipresencial, pueden verse en el canal de Youtube de la
Fundacidn de Cultura Islamica.

(5) Véase https://www.ucm.es/islamad

(6) Véase https://madridislamico.org/mapa-interactivo/

AAM, 30 (2023) 53-70


https://madridislamico.org/i-congreso-interdisciplinar-de-historia-y-memoria-del-madrid-islamico-2/
https://madridislamico.org/i-congreso-interdisciplinar-de-historia-y-memoria-del-madrid-islamico-2/
https://www.ucm.es/islamad
https://madridislamico.org/mapa-interactivo/

62 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

la aplicacidn de politicas de planificacion urbana que normativizan los usos y representaciones
que pueden darse en el espacio publico. Y, por tanto, tienen una responsabilidad directa en
facilitar en el mismo la coincidencia de las multiples voces, manifestaciones y expresiones de
la ciudad (Carridn, 2007: 83). En este sentido, han existido vias de dialogo y colaboracion con
la CAM, através de su Direccion General de Patrimonio Cultural, pero sobre todo con distintas
instancias del Ayuntamiento de Madrid.

La colaboracion institucional con el consistorio madrilefio se inici6 durante la legislatura
2015-2019 a través del festival Noches de Ramadan, entonces integrado en la agenda cultural
de la ciudad. En este marco se realizé un primer experimento de itinerarios urbanos (2017) y se
elabor6 una obra divulgativa para ser editada y distribuida gratuitamente por el Ayuntamiento
(Gil-Benumeya, 2018). Estas colaboraciones sirvieron de punto de partida para un diadlogo
sostenido con las autoridades municipales, cuyos objetivos han sido, por un lado, lograr una
mayor inversion de recursos y facilidades en la investigacion, proteccion y difusion del
patrimonio isldmico madrilefio, y por otro, posibilitar formas de construccién simbdlica
(Carrién, 2007: 84) del espacio urbano con la finalidad de hacer visible dicha herencia islamica
como parte del acervo y de la identidad colectiva de la ciudad. Estas demandas devinieron en
una serie de contactos y colaboraciones de distinto caracter y fortuna, que se han prolongado a
través de dos legislaturas de distinto signo politico, sin que el cambio de una a otra haya
supuesto grandes diferencias. Uno de los resultados buscados ha sido la posibilidad de crear un
centro o infraestructura permanente para la valorizacion del patrimonio islamico madrilefio, que
no ha llegado a concretarse, pero tampoco a cerrarse como posibilidad. En cambio, se han
establecido diversos convenios con entidades municipales que han permitido la intervencion
paisajistica e informativa en dos ubicaciones historicas —el parque del Emir Mohamed 1 y el
Jardin del Almendro—, el inicio de la recuperacién patrimonial de restos andalusies ocultos y la
colaboracion con el Museo de San Isidro.

Se tanted también durante la legislatura 2015-2019 las posibilidades de intervencién en la
nomenclatura urbana. Los nombres de las vias publicas —al igual que las evocaciones que en
ellas se realizan, en forma de monumentos, placas conmemorativas, etc.— reflejan los relatos
oficiales de la historia (Carrion, 2007: 85) y contribuyen a sostener representaciones sociales
de la misma que, a su vez, legitiman diversos mecanismos politicos y sociales (Liu y Hilton,
2005: 539). La intervencidon sobre la nomenclatura y las evocaciones resulta, por consiguiente,
una forma de construccion simbolica del espacio pablico. Aprovechando el impulso que se dio
durante la citada legislatura al cambio de denominacion de vias pablicas para cumplir con la
legislacion de memoria historica y aumentar las evocaciones de personajes vinculados a
sectores sociales subalternizados (mujeres, en particular), con el mismo razonamiento se sonde6
la posibilidad de aumentar las referencias toponimicas al Madrid islamico y a Al-Andalus. Pero
la respuesta municipal fue renuente. El Circulo Intercultural Hispano-Arabe (CIHAR), con la
misma idea, busco alguna forma de conmemoracion monumental del astronomo Maslama al-
Mayriti y solo logré que al nombre de la placita de Maslama se le afiadiera «Al Mayriti».

3.3.1. Madrid islamico y el turismo

Otro ambito de actuacion ligado la institucionalidad es el turistico, dado que las
administraciones locales, igual que tienen un papel medular en los procesos de activacion
patrimonial, son también los principales agentes de la promocion turistica. El turismo, y el
consumo en general, es un poderoso activador de repertorios patrimoniales, aunque la
motivacion no sea otra que el interés comercial (Prats, 1997: 41-42). La pregunta que se plantea
entonces es en qué medida podria realizar esa funcién en relacion con los repertorios
patrimoniales isldmicos. Dada la modestia de los mismos en términos materiales, una

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 63

posibilidad es ligarlos a una oferta mas amplia, como la dirigida al llamado turismo halal (de
visitantes musulmanes), escasamente desarrollado en Madrid. De este modo, el patrimonio
islamico podria servir para (y beneficiarse de) una potencial construccion de la marca ciudad
de Madrid como destino muslim friendly debido a su origen y herencia islamicos. Se ha
comprobado que las marcas ciudad, que buscan potenciar las capacidades del territorio
mediante la creacion de imagenes inducidas y la promocion de rasgos diferenciadores,
generalmente de cara al turismo, pueden generar efectos multiplicadores en otros ambitos, y
entre ellos en «todas las actividades politicas, econémicas y culturales donde se involucra la
identidad» (Calvento y Colombo, 2009: 266).

Por otro lado, uno de los problemas que se plantean con el turismo es, justamente, que lo
que constituye su atractivo como herramienta de activacion patrimonial (transformacion del
patrimonio en activo mercantil, revitalizacion y creacion de imaginarios) es lo mismo que lo
hace potencialmente destructor del espacio publico y del patrimonio mismo, cuando se
considera no capitalizable. En Madrid, y especialmente en el centro urbano, se verifica de forma
clara que el espacio publico se gestiona al ritmo de la accién mercantil privada (Carrion, 2007:
79), y que incluso cuando la mercantilizacion utiliza como recurso una cierta celebracion de lo
diverso, las expresiones vivas, locales, de la diversidad resultan paulatinamente desplazadas del
espacio publico (Kingman Garcés, 2004: 31). Con todas estas reticencias y dudas, los tanteos
en este terreno han llevado a la participacion del CEMI y la FUNCI en la feria FITUR y otros
eventos de turismo, y en la colaboracion puntual con los responsables turisticos municipales,
por ejemplo en lo que hace a la inclusion de las visitas guiadas en las agendas turisticas, en
encuentros en torno al turismo halal o en la redaccion de un folleto dedicado al Madrid
musulman, de la empresa publica Madrid Destino (2019).(7" También han llevado a la
experimentacion con un sello llamado Eco Halal Value, orientado al desarrollo de un turismo
cultural sostenible. En este marco, también se ha experimentado con la creacion de referentes
iconicos del Madrid islamico, similares en concepto a los que suelen plasmarse en productos
de merchandising turistico, para representar la identidad territorial de las marcas ciudad
(Calvento y Colombo, 2009: 266). Para ello, se han realizado distintas recreaciones de
personajes, motivos y espacios del Madrid islamico, acompafiados de la leyenda «Mayrit es
Madrid», en castellano y arabe, que han sido plasmados sobre diferentes soportes:

(7) Puede verse en https://www.esmadrid.com/sites/default/files/el_madrid_musulman.pdf [consultado el
21/09/2022].

AAM, 30 (2023) 53-70


https://www.esmadrid.com/sites/default/files/el_madrid_musulman.pdf

64 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

Recreacion de Majrit de dia. Disefio de Olga Pérez (FUNCI) sobre un dibujo de Jorge Arranz.
Imagen cedida por la FUNCI.

MAYRIT

ES MADRID
ajjao & ko

*”

r'w'mr"“fﬂ'i'i‘ulﬁu"‘

Recreacion de Mayrit de noche. Disefio de Olga Pérez (FUNCI) sobre un dibujo de Jorge Arranz.
Imagen cedida por la FUNCI.

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 65

La dificultad que se plantea es pensar como podria el publico madrilefio establecer una
relacion iconica entre esas imagenes y Madrid, puesto que evocan una historia y unos elementos
patrimoniales que la mayoria desconoce.

3.4. Otras actividades

Se han desarrollado actividades de otros tipos, que seria arduo detallar aqui, por lo que
solo daremos algunos ejemplos. Varias de ellas podrian encuadrarse dentro del campo genérico
de la difusion (charlas, prensa, redes sociales, etc.), mientras que otras tienen un caracter mas
singular y discontinuo. En cuanto a la difusion, el CEMI cuenta con pagina web y presencia en
redes sociales, y ha propiciado y/o publicado articulos tanto de divulgacion como académicos
y periodisticos, asi como el libro Madrid islamico: la historia recuperada (Gil-Benumeya,
2018) del que en 2020 se publicd una segunda edicion aumentada —con versiones en inglés y
en arabe— patrocinada por la editorial qatari Dar al-Taqafa. El éxito de la difusion, sin embargo,
depende menos de los recursos propios que del eco que algunas actividades —como las
realizadas en colaboracién con Noches de Ramadan, por ejemplo, difundidas por la agenda
cultural local- han podido tener en medios generalistas, y el efecto multiplicador de estos.
Podemos citar como ejemplo programas de gran audiencia como el especial dedicado a los
origenes de Madrid del programa Desmontando Madrid (Telemadrid, febrero de 2021), que a
su vez propicio el interés de otros medios, espafioles y extranjeros.

Las actividades de tipo conferencia o charla, por su parte, suelen realizarse a peticion de
diversos colectivos (entidades asociativas, centros docentes...) y su tematica suele abordar
distintos aspectos de la historia y patrimonio del Madrid islamico, adaptadas a las demandas de
distintos publicos. Generalmente son actividades que tienen buena acogida, y solo traemos a
colacion, a titulo de anécdota, un resultado adverso en el caso de una charla realizada en mayo
de 2019 para celebrar la coincidencia de la festividad local de san Isidro con el ramadan, y que
pretendia discutir la hipotesis del caracter sincrético islamo-cristiano de la figura de san Isidro
(Fernadndez Montes, 1999). Esta actividad sirvié para comprobar la existencia de ciertas lineas
rojas en torno a lo religioso, pues fue boicoteada de forma vehemente por un nutrido grupo de
personas que acusaron a los ponentes de querer «islamizar» al patrén de Madrid (Gil-
Benumeya, 2019).

Han existido también sinergias con diversas organizaciones de la sociedad civil,
relacionadas de un modo u otro con los objetivos del proyecto. Solo a titulo de ejemplo, desde
2020 el CEMI es parte de la asociacion Madrid, Ciudadania y Patrimonio (MCyP), y también
colabora con el Comité Nacional Espafiol de ICOMOS (Consejo Internacional de Monumentos
y Sitios). Con ambas entidades y con la ONG Islamic Relief presentdé en 2020 un proyecto
basado en la herencia islamica madrilefia para la convocatoria Rights, Equality and Citizenship
Programme de la Comision Europea. Asimismo, suele participar con contenidos relativos a la
herencia islamica madrilefia en distintos eventos de la agenda cultural. Por ejemplo, en el V
Encuentro de Cultura y Ciudadania (2019), con un proyecto titulado De Mayrit al huerto, para
relacionar la creacion de huertos urbanos, que se desarrollé durante la legislatura 2015-2019,
con los saberes agricolas andalusies y el propio patrimonio agricola e hidrico de Madrid; en el
Dia Internacional de los Monumentos y Sitios de ICOMOS (2020) con un video producido
durante el confinamiento sobre el Madrid islamico; y en el Il Festival de Historia Publica
(2022).

4. Conclusiones

Cabe preguntarse, a modo de conclusion, por el alcance que ha tenido esta iniciativa y las
limitaciones que enfrenta, asi como algunas de las objeciones que pueden hacérsele. En teoria,

AAM, 30 (2023) 53-70



66 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

el impacto social de un proyecto deberia medirse en funcién del grado de consecucion de los
objetivos que se plantea. No obstante, al no ser un proyecto académico, ni empresarial, ni
financiado con fondos publicos, ni tener cualquier otro formato que obligue a rendir cuentas de
su impacto para justificar su interés, y eventualmente el dinero que se invierte en él, el proyecto
del CEMI no ha desarrollado sistemas formalizados de medicion de alcance e impacto, ni
tampoco una calendarizacion respecto a la cual evaluar resultados. Si lo tienen algunos
productos derivados como el proyecto de innovacidn docente puesto en marcha para el curso
2022-2023 y otros presentados a diversas convocatorias. Pero, en términos generales, se trata
de una iniciativa que ha otorgado tanta importancia al proceso y las reflexiones que suscita
como a los potenciales efectos, y entiende que estos, en Gltima instancia, seran verificables
sobre todo a medio y largo plazo.

No obstante, si puede dar una idea del impacto de un proyecto el modo en que interactda,
directa o indirectamente, con el conjunto de actores potencialmente interesados, el CEMI ha
tenido contactos y colaboraciones fructiferas, como se ha sefialado, con diversos actores
académicos, asociativos, institucionales, mediaticos y, en menor medida, empresariales. En
cuanto a los segundos, también se han establecido vias de cooperacion efectiva con las dos
administraciones locales implicadas (Ayuntamiento y Comunidad), en legislaturas de distinto
signo, y también con diferentes fuerzas politicas, en el gobierno o en la oposicion. La
experiencia y extensa red de contactos de la FUNCI ha tenido mucho que ver en esta rapida
multiplicacion de interacciones con actores tan diversos. Las administraciones han mostrado un
interés prudente: han propiciado o dado luz verde a la colaboracién con determinadas
iniciativas, pero han manifestado mas reservas con otras. El legado de época andalusi parece
suscitar en las administraciones mas interés que el mudéjar o morisco, posiblemente debido a
un esquematismo histdrico que no acaba de percibir la existencia de lo islamico en Madrid mas
alla del siglo X1, o no simpatiza con la oportunidad de mirar la historia posterior bajo ese prisma.
Las conexiones con la presencia musulmana en el Madrid actual parecen suscitar mas cautelas.

Sin perjuicio de que, como también se ha sefialado, las capacidades de influencia efectiva
de un proyecto de estas caracteristicas, alimentado con mas entusiasmo que medios materiales,
son limitadas, creemos que al menos dos de las lineas del CEMI han encontrado vias de
desarrollo. Indudablemente, se ha logrado difundir al menos una parte del legado islamico
histérico mas alla de los circulos académicos. También se ha contribuido a la investigacion, la
puesta al dia del estado de la cuestién y la configuracion del Madrid islamico como objeto de
estudio interdisciplinar. La segunda linea, que tiene que ver con la reflexion sobre la historia y
la memoria, ha acompafiado a los esfuerzos anteriores de diversas maneras: en los itinerarios
urbanos, en la aplicacion a la docencia, en intervenciones en ambitos académicos y
extraacadémicos y en publicaciones.

Mas compleja de evaluar es la tercera linea del proyecto, que tiene que ver con el modo de
vincular pasado y presente. Por un lado, surge la cuestion de si la movilizacién del pasado en
relacion con el presente puede hacerse sin caer en una manipulacion de la historia, en un relato
presentista. Y, por otro lado, aparece también la pregunta de si esa invocacion del pasado, en
cualquier caso, puede tener realmente algun efecto transformador en el presente, teniendo en
cuenta, ademas, que las organizaciones musulmanas no plantean principalmente demandas de
reconocimiento simbolico (Salguero y Griera, 2022: 109). Se trata de una linea de reflexion
abierta, en relacion con la cual podemos traer a colacion algunas posiciones recientes del debate
que existe sobre la historia y lamemoria de Al-Andalus. Eduardo Manzano Moreno (2020), por
ejemplo, afirma que la historiografia reivindicativa —la que pretende buscar en el pasado
argumentos para el presente— abona, aunque pretenda lo contrario, un modo de abordar la

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 67

historia que es sustancialmente conservador, y del que la historiografia conservadora siempre
sabra hacer un mejor uso. Y, ademas, considera que es un esfuerzo «manifiestamente inGtil para
hacer frente a los retos multiculturales del presente» (Manzano Moreno, 2020: 55). En primer
lugar, porque exige pensar a partir de falsas inmanencias y sujetos historicos que se extenderian
a través de las épocas, vinculando pasado y presente, y en segundo lugar porque, de todas
maneras, nada garantiza el triunfo sobre la hegemonia del pensamiento conservador. Y pone
como ejemplo que el gran avance de las Gltimas décadas en el conocimiento sobre el pasado
andalusi «no ha provocado una aceptacién generalizada de su relevancia o la necesidad de
incorporarlo» (Manzano Moreno, 2020: 49). Por otro lado, Emilio Gonzélez Ferrin (2020)
defiende, a partir de una posicién historiografica que ha sido objeto de una intensa polémica,
pero que consideramos en cierta medida separable de la cuestién que ahora nos ocupa, que los
historiadores deben librar las batallas del presente y contrarrestar los grandes sistemas de
difusion seudohistorica, para asi ayudar a «alimentar un presente cosmopolita mostrando un
pasado que no lo fue menos» (Gonzalez Ferrin, 2020: 139). Existe también un debate especifico
sobre los usos del «mito de Al-Andalus» como pretendido espacio-tiempo de convivencia, con
lineamientos que consideran que el mito, en tanto que elemento que sirve ante todo como
elemento justificador de estados de cosas, es en principio ajeno a la verdad historica (Manzano
Moreno, 2013; Torrecilla, 2020); y otros que, al contrario, defienden la parte de verdad que
reside en el mito y su validez para pensar presentes y futuros de convivencia (Gonzélez
Alcantud, 2014; Hirschkind, 2020).

El proyecto que hemos venido presentando en estas paginas no tiene, en este aspecto, una
posicion tedrica concluyente, y se reconoce en alguna medida en argumentos de uno y otro tipo.
Es un proyecto que se incardina en la tradicién del conocimiento situado y que pretende, desde
su modesta posicion, ayudar a cambiar ciertas representaciones sociales de la historiay el modo
en que estas influyen en el presente y ayudan a pensar futuros posibles (Liu y Hilton, 2005:
549-550). Pero también considera que esa tarea pasa, precisamente, por desmontar los relatos
seudohistoricos y el «laberinto de supuestas certezas» (Manzano Moreno, 2020: 53) que
apuntalan discursos excluyentes. Al evocar la presencia del islam en Madrid no solo en el origen
y en la actualidad —los extremos que mas peso tienen en las representaciones sociales de la
historia (Liu y Hilton, 2005: 539)- sino también a lo largo de gran parte de los siglos que median
entre uno Yy otra, se quiere evidenciar que la sociedad madrilefia (como la espafiola) ha sido
histéricamente mucho mas compleja que el relato que ha construido sobre si misma, y con ello
se pretende contribuir a normalizar la idea de que lo diverso es un elemento constituyente de lo
social, y no solo un efecto reciente de la globalizacion.

La relacion entre los musulmanes madrilefios del pasado y del presente, por otro lado, no
se realiza a partir de la identificacion de ningun «sujeto historico» que se habria extendido a lo
largo de los siglos (Manzano Moreno, 2020: 54), sino desde la necesidad de respuesta a un
discurso publico que preconiza «una oposicion de raiz medieval frente a una identidad arabe e
islamica considerada ajena tanto entonces como ahora» (Manzano Moreno, 2020: 52), aun
cuando el sustento humano y los contornos concretos de esa identidad hayan mutado. En ese
proceso no se pretende tanto reclamar para el islam «cuotas de autoria» (Gonzéalez Ferrin, 2020)
en la historia de Madrid, o sostener la legitimidad de su presencia con base en su arraigo
historico, aunque, indudablemente, el proyecto puede prestarse a ello y podria dar un resultado
convivencial positivo. Lo ideal, mas bien, seria propiciar una suerte de desidentificacion con
las narrativas identitarias, para contribuir a dar «estatuto ontoldgico» a la hibridacién cambiante
que constituye la realidad social (NUfiez Garcia, 2019) y a partir de la cual se construyen, por
exclusion, las categorias cerradas que estructuran nuestro presente y nuestra vision del pasado.

AAM, 30 (2023) 53-70



68 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

5. Referencias bibliogréaficas

AIDI, Hisham (2006): «The Interference of Al-Andalus: Spain, Islam and the West», Social
Text, 24 (2 87), pp. 67-88.

ALONSO ACERO, Beatriz (2006): Sultanes de Berberia en tierras de la Cristiandad. Exilio
musulman, conversion y asimilacion en la Monarquia hispanica (siglos XVI-XVII),
Barcelona: Bellaterra.

ANDREU, Esther (2020), «Arqueologia en el Madrid isldmico», en La Magbara de Mayrit. La
muerte en el Madrid islamico, Alcala de Henares (Madrid): MAR, pp. 89-104.

HAJAT, Abdellali y Marwan MoHAMMED (2016): Islamophobie. Comment les élites francaises
fabriquent le « probleme musulman », Paris: La Découverte.

AviLA, M.2 Luisa (2011): «Personajes del Madrid islamico», en Daniel Gil (ed.), De Mayrit a
Madrid: Madrid y los éarabes, del siglo IX al siglo XXI, Barcelona/Madrid:
Lunwerg/Casa Arabe, 2011, pp. 54-65.

BATALLA CUETO, Pablo (2021): Los nuevos odres del nacionalismo espafiol, Gijon: Trea.

BiLLIG, Michael (2014 [1995]): Nacionalismo banal, Madrid: Capitan Swing.

CALVENTO, Mariana y Sandra S. CoLoMBO (2009): «La marca-ciudad como herramienta de
promocion turistica: ¢Instrumento de insercion nacional e internacional?», Estudios y
Perspectivas en Turismo, vol. 18, n° 3, pp. 262-284.

CARRION, Fernando (2007): «Espacio publico: punto de partida para la alteridad», en Olga
Segovia (ed.), Espacios publicos y construccion social. Hacia un ejercicio de
ciudadania, Providencia: Sur, pp. 79-97.

EL-TAYEB, Fatima (2021 [2011]): Racismo y resistencia en la Europa daltonica, Santander: La
Voréagine.

FERNANDEZ MONTES, Matilde (1999): «Isidro, el varén de Dios, como modelo de sincretismo
religioso en la Edad Media», Revista de Dialectologia y Tradiciones Populares, tomo
LIV (1), pp. 7-51.

GARCIA SANJUAN, Alejandro (2018): «Rejecting al-Andalus, exalting the Reconquista:
historical memory in contemporary Spain», Journal of Medieval Iberian Studies, 10:1,
pp. 127-145. DOI: 10.1080/17546559.2016.1268263.

GIL FLORES, Daniel (2019): Islamofobia, racismo e izquierda. Discursos y practicas del
activismo en Espafia, tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid. Disponible
en: https://eprints.ucm.es/id/eprint/56800/ [consultado el 21/09/2022]

GIL-BENUMEYA, Daniel (2015): Madrid islamico, Madrid: La Libreria.

GIL-BENUMEYA, Daniel (2018): Madrid islamico: la historia recuperada, Madrid:
Ayuntamiento.

GIL-BENUMEYA, Daniel (2019): «Isidro y la disputa en torno a los origenes», La Gatera de la
Villa, n°. 36, pp. 26-32.

GIL-BENUMEYA, Daniel (2022): «La huella y la representacion del otro: los musulmanes en el
callejero madrilefio», Miscelanea de Estudios Arabes y Hebraicos. Seccion Arabe-
Islam, n°® 71, pp. 109-149. DOI: 10.30827/meaharabe.v71.18146

GLASSBERG, David (1996): «Public History and the Study of Memory», The Public Historian,
vol. 18, n° 2, pp. 7-23.

GONZALEZ ALCANTUD, José Antonio (2002): Lo moro: las logicas de la derrota y la formacion
del estereotipo islamico, Barcelona: Anthropos.

GONZALEZ ALCANTUD, José Antonio (2014): El mito de al-Andalus. Origenes y actualidad de
un ideal cultural, Cordoba: Almuzara.

GONzALEz FERRIN, Emilio (2020), «Cuando fuimos arabes: cuotas de autoria en la historia de
Espafia», en Maribel Fierro y Alejandro Garcia Sanjuan (eds.), Hispania, al-Andalus y

AAM, 30 (2023) 53-70



MADRID ISLAMICO: PATRIMONIO, IDENTIDAD Y DERECHO A LA CIUDAD 69

Espafia: identidad y nacionalismo en la historia peninsular, Madrid: Marcial Pons, pp.
137-147.

GORDON, Avery (2008): Ghostly Matters: Haunting and the Sociological Imagination,
Minneapolis: University of Minnesota Press.

HALL, Stuart (1991): «Europe’s Other Self», Marxism Today, august 1991, pp. 18-19.

HIRSCHKIND, Charles (2020): The Feeling for History: Islam, Romanticism, and Andalusia,
Chicago: University of Chicago Press.

HuYsSEN, Andreas (2001 [1990]): En busca del futuro perdido: cultura y memoria en tiempos
de globalizacion, Buenos Aires: FCE.

JIMENEZ RAYADO, Eduardo (2016): «Conflictos laborales en el Madrid medieval. Las huelgas
del siglo XV», en Cristina Segura Graifio (coord.), Los conflictos sociales en el Madrid
medieval, Madrid: A. C. Almudayna, pp. 15-65.

KINGMAN GARCES, Eduardo (2004): «Patrimonio, politicas de la memoria e institucionalizacion
de la cultura», Iconos. Revista de Ciencias Sociales, n.° 20, pp. 26-34.

LARQUIE, Claude (1970): «Les esclaves de Madrid a I'époque de la décadence (1650-1700)»,
Revue Historique, 244 (1), pp. 41-74.

LEFEBVRE, Henri (2013 [1974]): La produccion del espacio, Madrid: Capitan Swing.

LEFEBVRE, Henri (2017 [1968]): El derecho a la ciudad, Madrid: Capitan Swing.

Lems, Johanna M. (2020): «Staying silent or speaking up: reactions to racialization affecting
Muslims in Madrid», Ethnic and Racial Studies, 44 (7), pp. 1192-1210. DOI:
10.1080/01419870.2020.1779949.

Liu, James H. y Denis J. HILTON (2005): «How the past weighs on the present: Social
representations of history and their role in identity politics», British Journal of Social
Psychology, 44, pp- 537-556.

MANzANO MORENO, Eduardo (2013): «Qurtuba: algunas reflexiones criticas sobre el Califato
de Cordoba y el mito de la convivencia», Awrag, n® 7, pp. 225-246.

MANzANO MORENO, Eduardo (2020), «De como la historia se ha convertido en una disciplina
al servicio de intereses conservadores», en Maribel Fierro y Alejandro Garcia Sanjuan
(eds.), Hispania, al-Andalus y Espafia: identidad y nacionalismo en la historia
peninsular, Madrid: Marcial Pons, pp. 47-56.

MARCOS AREVALO, Javier (2010): «El patrimonio como representacion colectiva. La
intangibilidad de los bienes culturales», Gazeta de Antropologia, 26 (1), art. 19.
Disponible en: http://hdl.handle.net/10481/6799 [consultado el 21/09/2022].

MAZzzoLI-GUINTARD, Christine (2009): Madrid : petite ville de I’Islam médiéval, 1Xe-XXle
siecles. Rennes: PUR.

MAZzzoLI-GUINTARD, Christine (2011): «Historiografia del Madrid andalusi. Reflexiones sobre
las representaciones de Magrit a lo largo de la historia (siglos X-XXI)», en Ignacio
Sanchez (ed.), Una reflexién historiogréafica sobre la Historia de Madrid en la Edad
Media, Madrid, A. C. Almudayna, pp. 15-30.

MIGUEL RODRIGUEZ, Juan Carlos de (1989): La comunidad mudégjar de Madrid: un modelo de
analisis de aljamas mudéjares castellanas. Madrid: A. C. Almudayna.

MORENO Diaz DEL CAMPO, Francisco J. (2017): «Algo més sobre los moriscos de Madrid»,
Tiempos Modernos, n° 34, pp. 315-346.

MURILLO FRAGERO, José Ignacio (2009): «Registro estratigrafico de una necrépolis musulmana
en la Calle Toledo, 68 (Madrid). El proceso de islamizacion a través del ritual de
enterramiento», en Actas de las 111 Jornadas de Patrimonio de la Comunidad de Madrid,
Madrid: CAM, pp. 69-78.

NUREZ GARCIA, Amanda (2019), «Hibridaciones», en Luis Alegre Zahonero y Nuria Sanchez
Madrid (coords.): Territorios por pensar. Un mapa conceptual para el siglo XXI, Tres
Cantos (Madrid), Siglo XXI, pp. 153-169.

AAM, 30 (2023) 53-70


https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1779949
http://hdl.handle.net/10481/6799

70 DANIEL GIL-BENUMEYA FLORES

OLIVER AsIN, Jaime (1959), Historia del nombre «Madrid», Madrid: CSIC.

PARADELA Alonso, Nieves (2011): «EIl Madrid de los embajadores arabes en los siglos XVIl y
XVIlI», en Daniel Gil (ed.), De Mayrit a Madrid: Madrid y los drabes, del siglo IX al
siglo XXI, Barcelona/Madrid: Lunwerg/Casa Arabe, 2011, pp. 108-117.

PEREZ DE TUDELA, M.2 Isabel (1989); Madrid, castillos y plazas fuertes, Alicante: Rembrandt.

PLANET CONTRERAS, Ana |. (2008): «Laicidad, islam e inmigracion en la Espafia
contemporanea», en Encarna Nicolas Marin y Carmen Gonzalez Martinez (coords.),
Ayeres en discusion, Murcia: Universidad de Murcia.

PRATS, Lloreng (1997): Antropologia y patrimonio, Barcelona, Ariel.

PRATS, Llorenc (2005): «Concepto y gestion del patrimonio local», Cuadernos de Antropologia Social, n° 21,
pp. 17-35. Disponible en: http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4464/3967
[consultado el 21/09/2022].

PRIETO BERNABE, José Manuel (1991): «Una minoria disidente en la Corte: los moriscos de
Madrid ante la expulsion (1610)», Boletin de la Real Sociedad Econémica Matritense
de Amigos del Pais, n® 7, pp. 57-79.

Rio BARREDO, M.? José del (2000): Madrid, Urbs Regia. La capital ceremonial de la
Monarquia Catolica, Madrid: Marcial Pons.

SALGUERO, Oscar y Mar GRIERA (2022): «Pluralismo religioso y politicas publicas locales: el
caso del islam bangladesi en Madrid», 'Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones, n° 25,
pp. 105-122. DOI: 10.5209/ilur.81832

SALGUERO, Oscar y Alba SIGUERO (2021): «La cuestion funeraria islamica: el “enquistado”
caso de la metropolis madrilefia», REIM, n° 31, pp. 108-127. DOI:
10.15366/reim2021.31.006

SMULYAN, Susan (ed.) (2021), Doing Public Humanities, New York/London: Routledge.

TELLEZ, Virtudes (2014): «Somos “ciudadanos espafioles musulmanes”: posibilidades de
conciliar la ciudadania espafiola y la religiosidad islamica», en Angeles Ramirez (ed.),
La alteridad imaginada: el panico moral y la construccién de lo musulman en Espafia
y Francia, Barcelona: Bellaterra, pp. 219-242.

TORRECILLA, JesUs (2020): «Usos de Al-Andalus. la complejidad de un mito», en Maribel
Fierro y Alejandro Garcia Sanjuén (eds.), Hispania, al-Andalus y Espafa: identidad y
nacionalismo en la historia peninsular, Madrid: Marcial Pons, pp. 70-79.

VIGUERA MOLINS, M.2 JesUs (1992): «Madrid en Al-Andalus», en Actas del Ill Jarique de
Numismatica Hispano-Arabe, Madrid: MAN/Museo Casa de la Moneda, pp. 11-35.

ZAPATA-BARRERO, Ricard (2006): «The Muslim Community and Spanish Tradition:
Maurophobia as a Fact and Impartiality as a Desideratum», en Tariq Modood, Anna
Triandafyllidou y Ricard Zapata (eds.), Multiculturalism, Muslims and Citizenship: A
European Approach, London: Routledge, pp. 143-161.

AAM, 30 (2023) 53-70


http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/article/view/4464/3967
https://doi.org/10.5209/ilur.81832

