
Cuadernos de Ilustración y Romanticismo
Revista Digital del Grupo de Estudios del Siglo XVIII

Universidad de Cádiz / ISSN: 2173-0687
nº 31 (2025) 

CC BY-NC-SA http://doi.org/10.25267/Cuad_Ilus_romant.2025.i31.24

HISTORIA Y POESÍA EN EL JUICIO DE DIOS  
O LA REINA ICO DE GRACILIANO AFONSO

Antonio Becerra Bolaños

(Universidad de Las Palmas de Gran Canaria)
https://orcid.org/0000-0001-5112-7608

Israel Campos Méndez

(Universidad de Las Palmas de Gran Canaria)
https://orcid.org/0000-0002-2768-7290

Recibido: 30-3-2024 / Revisado: 9-11-2024
Aceptado: 6-10-2024 / Publicado: 10-9-2025

Resumen: Planteamos en el presente artículo un análisis de los elementos históricos que 
están presentes en la adaptación que el autor canario del siglo xix Graciliano Afonso 
hace de una leyenda referida a un episodio previo a la conquista de la isla de Lanzaro-
te a principios del siglo xv. La introducción de personajes, acontecimientos o términos 
aborígenes, entre otras cosas, permiten al autor realizar una versión ampliada del relato 
para poder insertar el resultado en un proyecto más amplio: hacer accesible la historia de 
Canarias a la juventud isleña de su tiempo. De esta forma, El Juicio de Dios o la Reina Ico 
se va a convertir en un ejemplo precursor de la historia novelada (o versificada) toman-
do como influencia lo que Walter Scott está haciendo en Gran Bretaña con sus novelas. 
Pretendemos con nuestro estudio abordar las conexiones que el autor establece entre la 
libertad literaria y la realidad histórica que podría estar encerrada dentro de la leyenda 
de la Reina Ico.

Palabras Clave: leyenda, Canarias, ordalía, Graciliano Afonso, Lanzarote, Avendaño, No-
vela Histórica

HISTORY AND POETRY IN EL JUICIO DE DIOS O LA REINA ICO BY 
GRACILIANO AFONSO

Abstract: In this article we propose an analysis of the historical elements present in the 
19th century Canarian author Graciliano Afonso’s adaptation of a legend referring to an 
episode prior to the conquest of the island of Lanzarote at the beginning of the 15th centu-
ry. The introduction of aboriginal characters, events or terms, among other things, allows 
the author to make an expanded version of the story to insert the result into a broader 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

518

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

project: to make the history of the Canary Islands accessible to the island’s young peo-
ple of his time. In this way, The Judgement of God or Queen Ico will become a precursor 
example of novelized (or versified) history, influenced by what Walter Scott is doing in 
Great Britain with his novels. We intend with our study to address the connections that 
the author establishes between literary freedom and the historical reality that could be 
enclosed within the legend of Queen Ico.

Keywords: legend, Canary Islands, ordeal, Graciliano Afonso, Lanzarote, Avendaño, His-
torical Novel

Introducción

Advertía Menéndez Pelayo, a la hora de analizar el teatro sobre la conquista de Cana-
rias, cómo el ilustrado José de Viera y Clavijo era incapaz de proyectar la ironía volteriana 
cuando incluía, en las Noticias de la Historia general de las islas de Canaria, el episodio de 
los amores de la infanta Dácil y el capitán Castillo.1 Podría considerarse que la necesi-
dad de llenar ciertos huecos en el relato histórico de las islas Canarias llevó a tomar lo 
plausible como posible, en un ejercicio que se enlazaba con el vínculo que Aristóteles en 
su Poética (i, 9, 1451ab) había establecido entre la historia y la poesía. De esta manera, la 
inclusión del relato mítico (o etiológico) de Viana, como señala Agustín Espinosa en 1935 
supone que Viera y Clavijo «olvida su prestigio erudito, su severidad de historiógrafo y 
hace poética historia» (1980: 302).2

Ante la ausencia de documentos de primera mano, Viera y Clavijo inserta varios 
fragmentos de la obra del poeta barroco Bartolomé Cairasco de Figueroa,3 de quien 
escribe que «supo combinar la fábula con la verdad» para poder articular su discurso, o 
de Antonio de Viana. Recuérdese que las Noticias de Viera y Clavijo nacen de la volun-
tad manifiesta por parte de su autor de dotar de una historia a las islas desde la razón 
ilustrada, lo que supone desterrar los errores que se habían ido transmitiendo desde los 
primeros textos de los que se tenía noticia en una suerte de catálogo razonado de la 
tradición historiográfica que trata el tema canario, en el que se integran tanto textos 
literarios como otros de diversa naturaleza. Con ello Viera pretendía, por un lado, mostrar 
el grado de civilización del archipiélago y, por otro, ponderar sus méritos como dominio 
de la Corona española. Viera y Clavijo comienza su obra con una dedicatoria al rey en 
la que «una mano trémula y llena de sagrado respeto tiene la osadía de presentar […] 
los ensayos sobre la historia natural y civil de las mismas Canarias, en cuya región es tan 
amado y admirado el fausto nombre de Don Carlos iii» (1982: 3) y señala, ya en el prólogo, 
cómo «los Isleños han tenido necesidad de una historia natural, y Civil, para que sean más 

1  «[E]l más clásico y excelente de los historiadores de Canarias, Viera y Clavijo, olvidado esta vez de la ironía un 
tanto volteriana que suele mostrar en cosas más graves, repite sin muestras de incredulidad el cuento de los amores de 
la infanta Dácil y del capitán Castillo, y aun narra una aventura semejante, pero muy anterior, acaecida en la costa de 
Gran Canaria, donde fueron sorprendidas por los corsarios de Diego de Herrera (que se titulaba rey del archipiélago) 
tres jóvenes isleñas, una de ellas sobrina del guanarteme o cacique de Gáldar» (Menéndez Pelayo, 2008: 297-298).

2  Como señala Victoria Galván: «Espinosa es el primer crítico en interpretar a Viera en esta clave, en apreciar el 
tono poético, el talento para construir la historia de Canarias como un relato a veces trágico, a veces épico, de penetrar 
en los límites del mito, especialmente en su obra histórica. Espinosa el mitólogo se muestra receptivo a captar el perfil 
“insulario”, los registros míticos del arcediano» (2021: 57).

3  «Ninguno de estos son historiadores, aunque numeremos entre ellos a don Bartolomé Cairasco de Figueroa, y 
a don Cristóbal Pérez del Cristo; aquel por los muchos y elegantes versos que compuso en elogio del Clima Canario, 
de sus ilustres Conquistadores, y de sus acciones prodigiosas, y este por su erudito tratado de las Excelencias de 
nuestras Islas» (Viera y Clavijo, 1982: 9).



519

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

conocidas en el mundo sus glorias, sus hazañas, su nobleza, sus servicios, sus talentos, sus 
méritos... » (1982: 13).

A la inserción de textos literarios ante la falta de documentos escritos por los «otros», 
y dentro del programa de la Ilustración, los escritores isleños se preocuparán por crear 
textos que sirvan principalmente para ilustrar a la juventud canaria. Canarias tiene en los 
siglos xviii y xix una altísima tasa de analfabetismo —en 1887, por ejemplo, era del 80% 
de la población (Martín Ruiz, 1985)— por lo que difícilmente podía haber progreso. En 
este sentido los esfuerzos de las élites irán encaminados a fomentar la educación desde la 
propia literatura, ya que consideran que es un buen vehículo para transmitir los valores 
que todo buen ciudadano ha de tener. 

El 30 de abril de 1841, el periódico El daguerrotipo insertaba en sus páginas el anun-
cio de la apertura de la suscripción en la imprenta de Las Palmas de Gran Canaria de 
«la Colección de Poesías Canarias en las que se incluirán obras de D. Rafael Bento y 
Travieso, del presbítero D. Mariano Romero y otros» y cuya primera entrega «será la 
tradición canaria El juicio de Dios o la reina Ico», del doctoral de la catedral de Canarias 
Graciliano Afonso, amén de «la versión del Poema de la elocuencia del sabio arcediano de 
Fuerteventura D. José Viera y Clavijo, de cuya obra hay tantas copias manuscritas llenas 
de errores; y cuya lectura tanto puede contribuir al adelanto del buen gusto en las bellas 
letras». Se trata, tal vez, de la primera referencia a la publicación de ficción histórica en 
Canarias. Se da la circunstancia, además, de que el doctoral había regresado de su exilio 
americano poco tiempo atrás, lo que había provocado el entusiasmo de sus seguidores 
liberales en las islas. 

El romanticismo insular, a partir de la propuesta de Graciliano Afonso, y con las Noti-
cias de Viera y Clavijo en la mente, buceó en los orígenes prehispánicos de igual manera 
que el parnaso español en la península lo hizo en el Medievo, para hallar los elementos 
constitutivos de su espíritu nacional, pero también (y de ahí su diferenciación con el 
movimiento nacional) para ofrecer modelos de buena ciudadanía a la juventud canaria. 

Los textos de la primera entrega de la colección de poesías canarias que se publican en 
1841 apuntan hacia la creación de un canon literario impreso que fomente los valores que 
la nación ilustrada ha de tener y que puedan ser destinados a la juventud canaria. A este 
primer libro debían seguirle, como el propio Afonso se encarga en señalar en la «Adver-
tencia» a su Juicio de Dios, «una novela histórica, que ya tiene en muy buen estado, en la que 
enlazando los hechos políticos, civiles y eróticos de la particular conquista de Gran Cana-
ria» (Becerra, 2007: 112), de Bartolomé Martínez de Escobar, y un ensayo poético sobre el 
caudillo guanche Tinguaro de José Plácido Sansón. Es muy probable que la novela a la 
que se refiera el doctoral sea Andamana y Gumidafe o el espíritu heroico de la Gran Canaria, 
en cuatro tomos, cuyos borradores y notas se encuentran en el archivo particular de los 
Martínez de Escobar. El hogar de esta notable familia de la capital de la isla «fue uno de 
los centros más importantes de irradiación cultural desde la primera mitad del xix. A su 
tertulia acudía el Doctoral Afonso, uno de los oráculos de la ciudad» (Artiles, 1978: 143).

Por otro lado, carecemos de información sobre el ensayo poético de Tinguaro. En El 
Teide se publica el anuncio de la aparición de los Ensayos literarios de José Plácido Sansón 
(15 de junio de 1841), entre los que no se incluye el texto que menciona el doctoral en 
su publicación. Años más tarde, en el segundo número del semanario La Aurora (12 de 
septiembre de 1847), aparece un estudio biográfico («Tiguaro el bravo») firmado por José 
Desiré. Sansón escribirá la leyenda en prosa «La reina Fayna», que aparecerá dividido en 
tres números consecutivos de la misma publicación.4 

4  Aparecerá publicado en 1848 en los números 28 (12 de marzo), 29 (19 de marzo) y 31 (2 de abril). 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

520

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

Durante la fugaz andadura de esta revista tinerfeña (1847-1848), en la que Sansón 
concurre de manera destacada, se pretende consolidar los cimientos de la cultura insular; 
de esta manera, en sus páginas se insertan leyendas canarias, esbozos biográficos y textos 
literarios de diversa índole, además de nociones sobre agricultura o navegación, noticias 
culturales, efemérides, críticas teatrales o remitidos. Uno de los nombres vinculados con 
la publicación es José Desiré Dugour, quien insertará diversos escritos en sus páginas. Sus 
leyendas son «Un drama en Montaña Clara» (sobre Hernán Peraza), «La Cuesta de los 
Habares» (sobre un triángulo amoroso que no tiene trasfondo histórico) y «Guadarfe, ojo 
de cuervo», que también trata de un triángulo amoroso esta vez con trasfondo histórico: 
Guadarfe es un «zahorí guanche que vende a [sic] la patria revelando la situación del 
ejército de Bencomo» (Padrón Acosta, 1968: 114). 

Ignacio de Negrín, cuyos textos también serán frecuentes en la revista (poéticos y 
referidos a la marina, oficio que desempeñaba), publica en 1848 un Ensayo poético sobre 
la conquista de Tenerife, en el que muestra una postura contraria a la visión conciliadora 
del poema de Viana Antigüedades de las Islas Afortunadas de la Gran Canaria, conquista de 
Tenerife y aparecimiento de la Santa Imagen de Candelaria (1604). El poeta le da la vuelta al 
mito dácilo5 y presenta a la princesa Dácil como una traidora a su pueblo:

 
[Negrín] no sólo se erige en beligerante defensor de la raza aborigen, sino que, 
invención dentro de la invención vianesca, hace que Dácil rechace al canario 
Guetón y prefiera a Castillo, un desaire que propicia el siguiente comentario por 
parte de María Rosa Alonso (1952: 423-425): «Desafortunado estuvo el cantor del 
mar, Negrín, al intentar destruir lo que ha sido el mayor acierto poético de Viana: la 
pareja Dácil-Castillo, entero símbolo de hermandad isleño-continental» (Padorno, 
2009: 26).

Victoria Ventoso, por su parte, escribe una leyenda dividida en tres romances titulada 
«Dos guanartemes», que permanece inédita. Se trata de un «vibrante canto a la bizarría 
del pueblo guanche. Se respira en esta leyenda un ambiente épico» como apunta Padrón 
Acosta (1968: 44), quien señala además las reminiscencias del Romancero y del Duque de 
Rivas que hay en el texto. 

Todos estos ejemplos muestran la necesidad de crear un discurso literario que sirviera 
para fomentar un espíritu patriótico a partir de la historia de la raza vencida. Así, se 
caracterizan por desarrollar poéticamente la idea del paraíso perdido sobre la base del 
mito del buen salvaje. La llegada de los bárbaros extranjeros privará a los canarios de aquel 
lugar privilegiado. El mensaje que se quiere transmitir es que el modelo de virtud de los 
antiguos canarios es el que ha de servir para que las islas dejen de estar en el estado de 
postración en el que se encuentran. 

Para María Rosa Alonso la escritura de estos textos tiende a la mistificación, en la 
misma línea de Graciliano Afonso y en pos de la «exaltación del hombre natural» (1955: 
128). Ignacio Negrín, subraya, «es tan falsario de nuestra historia aborigen como Afonso» 
y, si aquel confunde en su Oda el Teide «algún indígena de Tenerife con otro de Gran 
Canaria, Negrín comete una superchería histórica […] en su afán de exaltación a la 
raza guanche» (127-128). En la misma línea se hallan, según Alonso, Victoria Ventoso y 
Nicolás Estévanez.

5  El relato ha de ser entendido como una alegoría de la conquista castellana: Canarias es producto de fusión 
armónica de los dos pueblos. La aparición de este mito precede a otros ejemplos conocidos como el de la Malinche 
o Pocahontas.



521

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

No obstante, y a pesar de que se pueden considerar ciertos, hay que leer este tipo de 
textos dentro de un contexto más amplio y, en ocasiones, hay ciertos elementos en ellos 
que han de ser entendidos como rasgos estilísticos de la época que trascienden los límites 
puramente insulares. Si, por un lado, y más allá de los discursos lascasistas, desde fines 
del siglo xviii, hay ilustrados para quienes «la defensa de la conquista resultaría difícil de 
conciliar con planteamientos filantrópicos» (Fernández Rodríguez, 2004: 68); por otro, 
encontramos a Manuel José Quintana, modelo de los poetas canarios del xix, y tal vez el 
mayor dedicatario de los textos que se escriben en las islas, que en varios de sus escritos 
se arrepiente del mal ocasionado por los españoles en los diversos territorios del imperio, 
y proyecta «la visión de una Edad de Oro previa a la presencia española en el continente» 
(Pereiro-Otero, 2008: 117). Esta visión idílica es evidente de igual manera en aquellos 
textos que, a raíz de la Ley de los Puertos Francos, desarrollan el tema-símbolo del Teide, 
cuyo origen también está ligado a la escritura de Graciliano Afonso.

En su «Advertencia» al poema, Afonso propone argumentos similares a los que José 
Viera y Clavijo desarrolla en sus Noticias: conocer la historia del país, junto con la reli-
gión, es uno de los elementos de la civilización; sobre esos pilares se ha de formar la 
juventud. Y para este fin se han de usar las formas literarias («novelas históricas, […] fic-
ciones poéticas sobre las tradiciones del país») que han sido cultivadas por «Walter Scott 
y otros genios del norte que han hecho aprender con placer la historia, la geografía y las 
costumbres de sus propias patrias» (Becerra, 2007: 111) y en España, continúa el doctoral, 
Larra y Zorrilla.

Afonso plantea que la historia canaria y los personajes que la jalonan son suficiente-
mente brillantes para sacudir de la indolencia a la juventud insular, de carácter vivo, no 
obstante necesitada de «sembrarle de flores el sendero y hacerle olvidar entre el perfume 
las asperezas del saber» (Becerra, 2007: 111), para lo cual el erotismo es la mejor manera 
de hacerlo. No hay que olvidar que la primera obra que publica poco antes de regresar 
de su exilio en Puerto Rico es un libro de anacreónticas, El beso de Abibina, junto con la 
traducción de las odas de Anacreonte y «Los amores Hero y Leandro» de Museo. 

La transmisión de la Leyenda

En la «Advertencia», Afonso justifica la elección de este relato como un hecho his-
tórico del mayor interés» (Becerra, 2007: 112), si bien el marbete «leyenda histórica» y las 
referencias a Scott, Larra y Zorrilla señalan que la obra se halla a medio camino entre 
el mito y la historia, que busca «no solo la narración de los hechos tal como ocurrieron, 
sino el mensaje que estos acontecimientos podían legar al futuro» (Vega Rodríguez, 2019: 
40). La leyenda histórica de Afonso cumple las características que para Lukács tenía el 
modelo creado por Scott (Domínguez Caparrós, 2012): su profundo sentido histórico; 
su revitalización profunda del pasado en la que domina el carácter poético; su carácter 
popular, en el reflejo de la realidad y en la presencia de personajes desconocidos, semi-
históricos o ahistóricos, cuyo papel es en ocasiones más relevante que el de los personajes 
históricos; personajes típicos, que encarnan bien lo positivo o lo negativo; su aplicación al 
presente y su anacronismo necesario, puesto que «los personajes de Scott expresan senti-
mientos e ideas relativas a la vida real de la época de forma más clara que los personajes 
reales de aquel momento» (Becerra, 2007: 15).

El episodio, por tanto, no deja de insertarse dentro de los discursos fundacionales de 
la literatura romántica y que en Canarias conoce desde tiempo atrás ciertas escrituras 
míticas hechas con el propósito de fundar genealogías sobre las que fundamentar una 
legitimidad, como es el caso del poema de Viana (Alonso, 2007: 30). La historiografía 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

522

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

contemporánea ha asumido el episodio como leyenda y apócrifo (Álvarez Delgado, 1957: 
10; Cabrera Pérez, 1999: 78-79; Aznar Vallejo, 2001: 60; García Fernández, 2007: 541). De 
su naturaleza «fingida» o «poética» es consciente el propio doctoral, ya que prescinde de 
cualquier referencia cronológica que permita contextualizar el episodio relatado, más allá 
de unas coordenadas temporales que lo vinculan con el periodo previo a la conquista de 
las islas Canarias. Ante esta premisa, nos encontramos con que el poema está continua-
mente intercalando elementos que tienen una correspondencia histórica verificable, junto 
con libertades literarias que permiten al autor construir una narración que justifique el 
objetivo final que él mismo se ha planteado: presentar la conquista de Canarias como una 
prefiguración de lo que será luego la conquista de América.6 

Afonso se enfrenta a un relato que él recibe de forma indirecta y que nos ha llegado 
con cuestiones delicadas desde su origen. La narración de la leyenda de la princesa Ico 
(o si queremos ser más precisos: la disputa acerca de la legitimidad sobre el gobierno de 
Guadarfia, el último caudillo de Lanzarote) es recogida por primera vez en la Historia de 
la Conquista de las Siete Islas de Gran Canaria de Abreu y Galindo del año 1632 en su capí-
tulo xi, sin que aparezca rastro de este episodio en la fuente primaria sobre la conquista 
de Lanzarote (Le Canarien), ni en las crónicas más relevantes previas y posteriores. Se 
han identificado interpolaciones en este texto (Álvarez Delgado, 1957: 13; Pérez Saavedra, 
1995: 210), y el propio autor no especifica de dónde ha tomado la información. Con todo, 
el pasaje de Abreu sería el siguiente:

Reinando en Castilla el Rey D. Juan el primero, hijo del Rey D. Enrique 2º tra-
yendo guerra con el Rey de Portugal, y el duque de Alencastre de Inglaterra sobre el 
señorío de Castilla, que decía el Duque de Alencastre pertenecerle por estar casado 
con Doña Constanza hija mayor del rey D. Pedro, hizo el rey don Juan una armada 
por la mar de ciertos navíos, y puso por capitán de ellos a un caballero vizcaíno que 
se decía Martín Ruiz de Avendaño, el cual corría toda la costa de Vizcaya y Galicia, 
e Inglaterra que sería año de mil y trescientos y setenta y siete poco más o menos, 
el cual navegando le dio temporal que les hizo arribar a Lanzarote y tomó puerto, y 
salió el capitán y gente en tierra y los isleños lo recibieron de paz y le dieron refres-
cos de lo que en la tierra había de carne y leche, y queso para refresco de su armada, 
y fue aposentado en la casa del rey que se decía Zonzamas. Tenía este rey una mujer 
llamada Faina, en quien hubo Martín Ruiz de Avendaño una hija que llamaron 
Ico, en este acogimiento y hospedaje, la cual Ico fue muy hermosa y blanca, siendo 
todas las demás isleñas morenas ella sola había salido muy blanca. Esta Ico casó 
con Guanarame, rey que fue de aquella isla por la muerte de un hermano suyo, 
llamado Tinguanfaya que fue el que prendió la armada de Hernán Peraza. Tuvo 
Guanarame en Ico a Guadarfia. Muerto Guanarame hubo disensiones entre los 
naturales isleños diciendo, que Ico no era noble Guayre por ser hija de extranjero y 
no de Zonzamas. Sobre esto entraron en consulta que Ico entrase con tres criadas 
suyas villanas en la casa del rey Zonzamas, y que a todas cuatro se les diese humo, 
y que si Ico era noble no moriría, y si extranjera sí. Había en Lanzarote una vieja, 
la cual aconsejó a Ico que llevase una esponja mojada en agua, escondida, y cuando 
diesen humo se la pusiese en la boca y respirase en ella. Hízolo así y dándoles humo 
en un aposento encerradas, valiose Ico de la esponja, y halláronla viva, y a las tres 
villanas ahogadas. Sacaron a Ico con gran honra y contento, y alzaron por rey a 

6  «[E]l primer acto de la sangrienta tragedia que había de concluir en las vastas regiones de la América la 
insaciable avaricia de los caníbales europeos» (Becerra, 2007: 112).



523

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

Guadarfia, y este fue el que halló Juan de Betancur al tiempo de la primera venida 
a esta isla (1977: 34-35).

Con una extensión limitada (no más de 45 líneas) y con unos esbozos de contex-
tualización (reinado de Juan i de Castilla, enfrentamiento con Portugal y el Duque de 
Lancaster), Abreu describe la arribada a Lanzarote de «un caballero vizcaíno que se decía 
Martín Ruíz de Avendaño» (Abreu, 1977: 34) y sus relaciones con Fai(y)na, esposa del 
caudillo Zonzamas; el nacimiento de Ico; su casamiento con Guanarame; el nacimiento 
de Guadarfia y, finalmente, la prueba de humo para demostrar la nobleza de Ico que 
ponía en cuestión la legitimidad de su hijo para ser «rey» de Lanzarote. 

Respecto a este pasaje, del que no se tenían noticias previas, se ha elucubrado que 
forma parte de la tradición propia de la familia Herrera o de relatos de vizcaínos residen-
tes en Lanzarote (Álvarez Delgado, 1957: 12; Farrujia, 2003: 64). A partir de esta versión, 
se fueron articulando las referencias que autores posteriores recogieron en sus obras, 
limitándose a parafrasear la versión «galindiana» o introduciendo explicaciones, glosas o 
juicios personales al evento. Este es el caso del arcediano José Viera y Clavijo, el literato 
más inmediato a Abreu en reproducir el texto. En el epígrafe sobre el reino de Lanzarote 
(Viera y Clavijo, 1982: 386-389), dedica 75 líneas a versionar el texto de Abreu, interca-
lando explicaciones sobre la grafía de algunos de los nombres aborígenes o precisiones 
sobre la situación de Lanzarote en aquel momento. Resulta llamativo el escepticismo de 
Viera sobre el conocimiento del truco de la esponja, y más curiosa aún es la valoración 
final subjetiva sobre el triste destino que padeció Guadarfia a quien solo salvó su con-
versión al cristianismo (389). No obstante, son relevantes los elementos introducidos en 
el relato pues, con toda seguridad, parece haber sido la fuente primaria a la que recurrió 
Graciliano Afonso a la hora de componer su propia versión del episodio.

En 1803, el naturalista francés Bory de Saint-Vincent ampliaba libremente el texto 
de Abreu, aunque posiblemente estuviera usando a Viera como fuente, al dedicar un 
epígrafe de su libro sobre las islas (Bory de Saint-Vincent, 1803: 83-85) a la «Historia de 
Lanzarote». La aceptación acrítica del relato se manifiesta en la ausencia de comentarios 
personales en su texto y en el mero adorno literario de las descripciones. Previo al poema 
de Afonso, Sabin Berthelot (1819: 41-42) también versionaba el texto de Abreu y citaba a 
Viera como su otra fuente para el episodio. En este caso, sus variaciones no afectaban al 
relato, sino que introducía su opinión respecto a los rasgos constitutivos de la «fisionomía 
nacional de esta raza» y cargaba la responsabilidad sobre los abusos de Avendaño al no 
haber respetado las «costumbres patriarcales de su huésped y violó impúdicamente los 
derechos sagrados del asilo» (42).

En los años posteriores al poema de Afonso, aún encontraremos nuevas versiones del 
suceso. Así, amén de algún artículo en periódicos insulares sobre la historia de Lanzarote 
en el que se introducía el episodio, en 1847 Bremón y Cabello dedica varias páginas a 
narrar el episodio (del que no cita fuente alguna) en su Bosquejo histórico y descriptivo 
de las islas Canarias, que usará Modesto Lafuente para su Historia general de España. El 
dedicatario de la leyenda de Graciliano Afonso, José Plácido Sansón, como señalamos, 
escribe «La reina Fayna», que conocerá una difusión bastante larga en el tiempo: tras 
su publicación en 1848, aparecerá por entregas en 1930 en el Diario de la Marina y en 
Ejército y Armada: diario defensor de sus clases activas y pasivas (en ambos a partir del 28 
de junio). Otros autores de reconocido prestigio como Chil y Naranjo y Millares Torres 
o Bethencourt Alfonso abordarán el tema. Así, en sus Estudios históricos, climatológicos y 
patológicos de las Islas Canarias del año 1876, Chil cita a Abreu (294, n. 1) al resumir pri-
mero el viaje de Avendaño a Lanzarote y su acogida por Zonzamas y Fayna; y finalmente, 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

524

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

lo reproduce casi literalmente al hablar sobre el episodio en las páginas dedicadas a su 
capítulo sobre el reino de Lanzarote (433-434). Algo parecido encontramos en la Historia 
General de las Islas Canarias de Millares del año 1893, quien vincula el relato de Abreu al 
«único dato auténtico sobre la cronología histórica» (113) sobre la isla y sus reyes. Diego 
Crosa, Crosita, titula su segundo poema del Romancero Guanche «La reina Ico» (1921)7 y, 
en 1923, se publica en Las Palmas de Gran Canaria el libro Poesías Varias que incluye un 
poema final titulado «Leyenda Histórica de Lanzarote». Su autor, Gerardo Saiz Arija, es 
un poeta burgalés del que desconocemos qué vinculación pudo haber tenido con Cana-
rias, pues en ese mismo año encontramos su nombramiento como Tesorero de Hacienda 
en Madrid. Lo interesante de este extenso poema (612 versos) es que no parece haber 
tenido como referente las versiones en prosa de Abreu o Viera, sino la de nuestro poeta 
Graciliano Afonso, pues coinciden los paralelismos a la hora de enfocar la narración y el 
protagonismo dado a las mujeres de la acción. Sin embargo, elude Saiz Arija mencionar 
de dónde ha tomado la inspiración: «La historia cuenta así, el sabio / Que escribió tales 
hazañas; / Yo, a su historia me remito / Sin quitar ni poner nada» (122). Quizá debemos 
depositar en Lorenzo Betancort Cabrera,8 a quien dedica el poema, la responsabilidad de 
haber acercado a Afonso a un señor de Burgos. 

A partir de las diferentes versiones que se han transmitido del episodio, queda claro 
que la primera ofrecida por Abreu a principios del siglo xvii, y que no aparece recogida 
en crónicas contemporáneas como la de Núñez de la Peña (1676), Pérez del Cristo (1679), 
del Castillo (1686) o Marín de Cubas (1694), es la que fija la base narrativa del relato y que 
luego Viera y Clavijo, al reproducirla en su Historia, le confiere un sello de veracidad que 
provoca que los demás autores, canarios y extranjeros, la reproduzcan sin mayor crítica 
ni reflexión.

Frente a la cierta fidelidad a la versión inicial de Abreu que hemos señalado en los 
autores mencionados, Graciliano Afonso hace en su El Juicio de Dios o la Reina Ico un 
ejercicio de amplificatio poética. El texto, de casi 850 versos, está distribuido en ocho 
secciones narrativas. La primera, El Harpa, viene a ser una introducción justificadora 
con la que el autor entronca con la tradición iniciada por Cairasco de Figueroa y vincula 
su texto con el «canario cántico» (Padorno, 1994: 511; Becerra, 2007: 18). A partir de ahí, 
las restantes versiones vienen a introducir a los personajes o diferentes momentos de la 
trama, hasta finalizar en un elogio a la figura de Ico y Guadarfia.

La dialéctica entre la poesía y la historia en el Juicio de Dios

Nos parece necesario ahora acometer una revisión de los elementos históricos que 
introduce Afonso, pues, no olvidemos, nos encontramos ante el proyecto de acercar epi-
sodios de la historia de Canarias a la juventud de su tiempo, con el objetivo de formar 
«una galería de canarios célebres» (Becerra, 2007: 112). De entrada, el doctoral es ajeno a 
cualquier cuestionamiento crítico sobre la historicidad del suceso que va a narrar, aunque, 
frente a la manera en que lo planteaban los demás autores referidos, su enfoque pone en 
el centro de la acción el enfrentamiento surgido en el contexto de la sucesión del fallecido 
Guanarame que coloca en la palestra la supuesta bastardía de la princesa Ico. De esta 

7  Publicado inicialmente en La Prensa (20/08/1921) formaba parte de la obra inédita Romancero Guanche que no 
ha sido editada y publicada hasta el año 2001 por J. M. García Ramos y C. Gaviño.

8  Este amigo, que por lo que hemos podido encontrar debió ser compañero de Saiz Arija en el Ministerio 
de Hacienda en los años 20 del siglo xx, aunque no lo podemos situar en Madrid, es natural de Teguise, Lan-
zarote. Y es, además, uno de los hermanos del escritor, periodista y político José Betancort, «Ángel Guerra». Cfr.   
https://historiadeteguise.com/2016/05/20/lorenzo-betancort-cabrera/#more-3638



525

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

manera, la narración deja de fluir linealmente (como la habían ofrecido Abreu y Viera) 
para introducir saltos temporales que van explicando los diferentes acontecimientos, 
pasando a ser personajes secundarios quienes están en el origen de la acción (Zonzamas, 
Fayna, Ruíz de Avendaño). Aquí Afonso parece primar la parte literaria que, si bien como 
poema, trasluce las influencias que están presentes en su tiempo en torno al surgimiento 
de las novelas históricas de la mano de Walter Scott y su Ivanhoe (García González, 2005) 
y que el propio autor menciona en su introducción (Becerra, 2007: 111).

Llama poderosamente la atención que Afonso prescinda de cualquier contextualiza-
ción explícita que permita al lector ubicar temporalmente la acción que nos versifica. Las 
referencias que ofrece Abreu en su versión han sido revisadas por contener ciertos errores; 
por ejemplo, el año 1377 en el que se debe situar la arribada de Martín de Avendaño a 
Lanzarote no corresponde al reinado de Juan i, puesto que subió al trono dos años más 
tarde (Álvarez Delgado, 1957: 26; Pallarés Padilla, 1977: 18; Olivera Serrano, 2018). Sin 
embargo, nuestro autor desecha cualquier cronología, asumiendo que con la reseña en 
nota al texto de Viera y Clavijo y una mal referenciada cita9 a la Historia General de las 
Indias de Francisco López de Gómara queda plenamente identificado el marco temporal 
de su relato. Es posible que Afonso esté dando por sentado que los lectores tienen claro el 
contexto de la acción; o busque de forma intencionada no anclarse a unas fechas concre-
tas, a pesar de que su objetivo inicial, como indicamos, era ofrecer episodios de la historia 
de Canarias. El halo de leyenda que sobrevuela el relato puede haber incidido de forma 
relevante en la elipsis interesada a referencias cronológicas. 

Algo semejante nos encontramos cuando en la sección quinta relata la arribada a Lan-
zarote de Martín Ruíz de Avedaño (sic).10 La llegada de forma involuntaria de la nave 
capitaneada por este marino vizcaíno parece responder de manera clara al topos literario 
del Ulises de Homero,11 usado también por Heródoto (Historias, iv: 152)12 para justificar 
la llegada del griego Coleo de Samos a las costas peninsulares de Tartessos; de ahí que 
algunos autores recientes duden de lo fortuito del viaje, planteando más bien una clara 
intencionalidad (Farrujia de la Rosa, 2003: 64, n. 13). Sin embargo, cuando se ha querido 
explicar el paso de la leyenda literaria a la historia, ha sido el rastro dejado por este personaje 
lo que ha permitido a los investigadores de los siglos xx y xxi sostener la historicidad de un 
relato tenido como legendario. El linaje Avendaño se traza de forma clara desde inicios del 
siglo xiv en la región vizcaína de Vitoria, en una aldea llamada San Martín de Avendaño. 
Como bien señala Álvarez Delgado (1957: 15 ss.), son varios los personajes históricos que 
llevan ese nombre, pero resulta factible identificar un vizcaíno Martín Ruíz de Avendaño 

9  Señala Afonso en su nota 2 del poema: «El suceso de Zonzamas y de la Reina Fayna, sus amores con Martín 
Ruiz de Avendaño y las consecuencias que impidieron que Guadarfia, hijo de Ico, la que se reputaba por su color y 
fisonomía europea, hija de Avendaño no sucediese como Guayre o noble en el trono, por la muerte de Guanarame 
su tío, se hallan elegantemente referidas por el historiador de las Canarias, (Tom. i p. 191). Puede consultarse para 
la perfecta inteligencia de esta tradición lo que se halla en Gómara, historiador de las Indias, cap. 223». Queda así 
señalado claramente que su fuente de referencia principal es Viera y Clavijo y no Abreu. Sin embargo, en un alarde 
de erudición, introduce una referencia a la obra de Gómara, con la que quiere dar mayor autoridad a la historia de 
Ico. Consultado ese capítulo (y el anterior) dedicados a la conquista de Canarias y sus costumbres, no encontramos 
referencia alguna al suceso, ni a fechas relacionadas con ese año 1377.

10  No explica en ningún sitio Afonso por qué razón prescinde de la «n» en su referencia a Avendaño. En el texto 
de Abreu (1977: 34) y Viera y Clavijo (1982: 386) queda claramente señalado que el nombre de quien será considerado 
el padre de Ico es Martín Ruíz de Avendaño. Suponemos que va en la línea del tono arcaizante que emplea en el con-
junto de su poema para entroncar, como señala Padorno (2000: 58), «al estado de la lengua que había correspondido 
a Cairasco, porque ese es una manera de abrir un reinicio, de adscribirse a un tiempo inaugural». 

11  No en vano, su figura ha sido comparada también con la de Lanzarotto Maloncelo y su llegada forzada a la 
isla de Lanzarote (Aznar y Tejera, 1992: 47; Ronquillo Rubio, 2004: 2059).

12  «Los samios partieron de la isla y se hicieron a la mar ansiosos por llegar a Egipto, pero se vieron desviados 
de su ruta por causa del viento de levante». Sobre este episodio, cfr. Gómez Espelosín, 1993.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

526

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

Tovar (García Fernández, 2007: 541) que participa activamente en las empresas marinas 
de la corona de Castilla en el último cuarto del siglo xiv. En ese contexto es en el que se 
le sitúa entre los años 1373 a 1384, envuelto en misiones por la zona del Golfo de Vizcaya, 
el Cantábrico y las costas portuguesas (Sánchez Saus, 2005: 180). Esto ha llevado a asumir 
que durante un temporal atestiguado en noviembre de 1377 (Zuaznabar, 1820: 4; Álvarez 
Delgado, 1957: 24), este «caballero vizcaíno» arribara a las costas de Lanzarote y pudiera 
protagonizar el affaire amoroso que se le atribuye en el relato con Fayna, una esposa del 
caudillo Zonzamas. Sin embargo, la historicidad de este personaje se diluye en el poema 
de Afonso, cuando queda desposeído de cualquier acción en primera persona. Su llegada, 
descripción y actuaciones son presentadas a través del recuerdo de la anciana que auxilia a 
Ico en su trance. De ahí las licencias que toma el poeta para describirnos al galán («era fuego 
encendido / el rizado cabello, / y del alba sus ojos el lucero» (Becerra, 2007: 133), ante quien 
cae irremediablemente prendada Fayna. Graciliano Afonso rehúsa dar voz a quien encarna, 
a sus ojos, lo que en el fondo está denunciando con su obra: el invasor que irrumpe en el 
mundo aborigen para causar los males que rompan la armonía de la Lanzarote prehispánica.

La mayor novedad en la versión que ofrece Afonso del relato de Abreu y Viera es 
la voluntad de introducir voces nativas en su poema, en la línea iniciada por Cairasco 
de Figueroa, a quien quiso emular.13 Supone un cambio radical en la narración, pues le 
ofrece la libertad para distribuir a lo largo de todo el texto una gran cantidad de palabras 
aborígenes canarias que van más allá de los nombres personales recogidos en las versiones 
anteriores. Forma parte de su intención de crear esa «voz canaria» con la que resca-
tar la historia de las islas, recurriendo a términos y expresiones que hasta ahora habían 
quedado en los márgenes de la literatura o eran recogidas por cronistas y literatos como 
una curiosidad más dentro de sus descripciones de las costumbres de las islas.14 Sobre la 
idea de una identidad común condicionada por la realidad insular, Afonso no tiene reparo 
en señalar que las voces que va a distribuir por todo su texto proceden de islas distintas: 
«siendo incuestionablemente unas mismas las raíces que formaban el idioma canario y 
que sólo sufrió variaciones por la catástrofe que las dividió, no he tenido inconveniente 
en usar voces de diferentes islas» (Becerra, 2007: 117, n. 26). Lo que identificamos en el 
poema es un total de 56 voces aborígenes introducidas por Afonso de forma intencionada, 
bien porque formen parte de la propia narración, bien porque le sirvan para adornar su 
texto por medio de la sustitución de los términos castellanos por el equivalente indígena, 
aunque para ello tenga que ir glosando por medio de notas a pie el significado de la mayo-
ría de ellas. Estas voces abarcan diferentes aspectos: nombres personales, divinidades, 
lugares, grupos sociales y políticos, expresiones, objetos, animales y comidas. El resultado, 
sin embargo, desde el conocimiento actual que tenemos de la realidad histórica de las 
sociedades canarias anteriores a la Conquista, es una confusa mezcla de términos que el 
poeta introduce para describir la Lanzarote de finales del siglo xiv. 

Podemos dejar a un lado los nombres personales, pues todos ellos vienen justificados 
por la versión inicial de Abreu, donde ya están recogidos en su mayoría. Tan solo se 
podría plantear la cuestión de la correcta grafía, pues en torno a la manera en que se nos 
han transmitido algunos de ellos existen variaciones que han llevado a historiadores y 

13  Es fama que Cairasco, que recibió muy joven una prebenda, permaneció largo tiempo en Sevilla sin haber sido 
tonsurado; Afonso, quien recibió la tonsura el mismo día que tomó posesión de la prebenda, alimentó los rumores que 
circulaban sobre que no había recibido la tonsura.

14  Viera y Clavijo dedica un epígrafe de su obra a «Sus idiomas» (1982: 325-329) rechazando la opinión de autores 
anteriores sobre la diversidad de lenguas entre las islas y señalando la cuestión del idioma aborigen como un elemento 
importante para plantear la cuestión del origen de la población canaria. Más relevante aún es el glosario que aporta 
de voces provenientes de las distintas islas, porque será donde se documente Afonso para insertarlas en su texto, tal y 
como indica en su nota 26 (Becerra, 2007: 117).



527

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

filólogos a debatir sobre su versión correcta y el posible significado que puede derivarse 
de ellos. Esto ocurre en el caso de Zonzamas,15 Guadarfia,16 Timanfaya,17 Guanarame.18 
Es en este apartado donde Afonso se apoya en las voces indígenas para nombrar a dos 
personas que en las otras versiones permanecen anónimas. Por un lado, resulta llamativo 
que quiera personalizar en un tal Sigoñe (Becerra, 2007: 119) la acción de rechazo a la 
nobleza de Ico y la legitimidad de Guadarfia para gobernar. En primer lugar, porque, en 
Abreu y Viera se nos dice «hubo disensiones entre los naturales isleños, sin que nadie 
tomara la iniciativa de forma clara». En segundo lugar, porque el término utilizado por 
Afonso aparece en un uso diferente al que en su momento parecía recibir. Recogido por 
vez primera en Viana para referirse a un capitán del mencey Bencomo (Viana, 1905: 
iii), así lo toma luego Marín de Cubas en la versión de Cigoñe (Marín, 1993: 242). Sin 
embargo, nuestro autor debió verlo recogido por Viera (Viera y Clavijo, 1982: 328), quien 
en su glosario lo presenta con el significado directo de «capitán», que es como parece 
haber sido aceptado comúnmente (Wölfel, 1996: 545). No deja de llamarnos la atención 
la elección de este término, por cuanto que parece subrayar el alto rango de quien es 
presentado liderando los reparos de la nobleza lanzaroteña. Por otra parte, las propias 
fuentes escritas le proporcionaban a Afonso la oportunidad de recurrir a un personaje 
histórico que en el momento de la llegada de los normandos a Lanzarote se rebelará 
abiertamente contra el gobierno de Guanarame. En Le Canarien (cap. xxii) se describe el 
episodio de un tal Afche, quien en colaboración con Gadifer traicionó a Guanarame para 
gobernar en su lugar (Álvarez Delgado, 1957: 45-46), pero que fue asesinado por el propio 
caudillo lanzaroteño posteriormente. No será por desconocimiento de este relato, pues 
Viera también lo señala y, además, le describe como «uno de los próceres de Lanzarote y, 
tal vez, de la misma familia reinante» (i, 534). 

No obstante más relevante aún debe ser quien en el poema de Graciliano Afonso 
aparece convertida en coprotagonista junto a Ico: si en la versión original se habla de 
una «vieja» anónima que aparece solo para dar la esponja que permitirá a la princesa 
superar la prueba del humo, nuestro poeta le otorga, como hemos señalado, siguiendo 
el modelo scottiano, no solo la transmisión del saber salvador, sino ser la guardiana de 
la memoria que revelará a Ico los acontecimientos que sucedieron en el pasado con la 
arribada del marino Avendaño. Con este rol, era difícil para Afonso no otorgarle un 
nombre y recurrirá para resolver este encargo al desconocido vocablo de «Guadastiza». 
No existen referencias conocidas que permitan identificar esta voz con nombre personal 
aborigen. La única opción posible sería relacionarlo con «Guatiza» por tratarse de una 
voz vinculada con Lanzarote y que parece evocar al término montaña (Wölfel, 1996: 
761). Sin embargo, este personaje permite a Afonso evocar otro elemento histórico que 
serviría para contextualizar el relato, pues refiere el autor que esta mujer fue uno de los 
ciento sesenta isleños raptados junto con Tinguafaya en la expedición sevillana del año 
1393 (Becerra, 2007: 125, n. 31).19 La imaginación de nuestro poeta se dispara en relación 

15  Las variaciones no son significativas pues parecen provenir de errores de grafía: Zonzammas, Zonsamas, Qon-
zamas, Sousamas, cfr. Wölfel (1996: 752).

16  Existen versiones diferentes de este nombre como Guardafra, Guardafia, Guarnafia, cfr. Wölfel (1996: 751-752).
17  Se plantea aquí un problema en torno a la identificación de este nombre, pues si bien es presentado como hijo 

de Zonzamas y su sucesor en el gobierno de Lanzarote, Afonso utiliza las dos grafías de este nombre: Timanfaya y 
Tinguafaya (Tinguanfaya, Tiguafaya, cfr. Wölfel, 1996: 704). Por otra parte, Marín de Cubas (56, n. 2) convierte este 
nombre en esposa de Guanarame: Tingua-Faya.

18  Hay importantes variaciones en la manera en que las fuentes han recogido este nombre: Guanarame, Guanar-
teme, Guanareme, Guanarme, cfr. Wölfel (1996: 753). 

19  Sobre esta expedición protagonizada en esta ocasión por el caballero sevillano Gonzalo Pérez Martel, cfr. 
Aznar Vallejo (2000: 60), Sánchez Saus (2002: 382).



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

528

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

con Guatiza, pues para justificar la transmisión de un conocimiento como es el del uso 
de la esponja como medio para sobrevivir al humo, incurre en el anacronismo de situarla 
como esclava de «un árabe que del Betis (…)» (Becerra, 2007: 125), de quien recibirá 
conocimientos y un talismán y que a Afonso le sirve para explicar en nota que «los 
árabes en aquella época eran los únicos sabios» (Becerra, 2007: 126, n. 33). La misteriosa 
desaparición final de Guadastiza una vez resuelto el episodio del humo deja al relato 
de Afonso envuelto nuevamente en los márgenes de las leyendas medievales de las que 
parecía querer huir.

El conjunto de voces utilizadas por Afonso para reforzar la autoctonía de su relato, 
como ya señalamos, aparecen a lo largo de su narración para evocar a divinidades aborí-
genes (Magec, Atamán, Abora, Acachamán, Tigotán), cargos políticos (mencey, guanarteme, 
achicaxna, guayre), objetos (añepa, tamarco, tabona, guirmas), animales (aridamán, aho, oché, 
cancha, guaniles) y algunas expresiones (vacaguaré, guañoth). No resulta novedoso este 
hecho, si tenemos en cuenta que Afonso se declara un fiel continuador de lo que Barto-
lomé Cairasco de Figueroa había inaugurado en su obra Comedia del Recibimiento (1582), 
al reproducir un diálogo en lengua aborigen entre Doramas y la Sabiduría,20 algo que 
también se ha analizado en la obra Antigüedades de las Islas Afortunadas (1604) de Antonio 
de Viana (Trapero, 2008). El «Juicio» busca entroncar con ese modelo fundacional, pero 
desde una perspectiva histórica, no literaria; si bien lo que provoca es una confusión 
descriptiva donde mezcla a «menceyes» con «guanartemes», cuando hacen referencia a 
realidades insulares diferentes; distingue entre divinidades cuando los nombres que se 
recogen en las fuentes parecen evocar a una misma realidad divina o fuerza la presencia 
de expresiones aborígenes sin que el significado sea el más acertado.

Un último elemento que hemos de tratar en este análisis de los aspectos históricos 
presentes en el poema de Graciliano Afonso está en el mismo título del poema y en la 
parte central de toda la trama: el juicio de Dios. Muy posiblemente esta cuestión es la que 
sustenta buena parte de la atribución del carácter de legendario de este relato, pues hemos 
podido ver que existe documentación suficiente que certifica la existencia histórica de la 
mayoría de los personajes que aparecen en la narración. El propio Afonso intenta justifi-
car en nota a pie la ordalía del fuego de la siguiente forma: «los habitantes de Lanzarote. 
Como los pueblos de la Edad Media, conocían lo que se llama juicios de Dios, de los que 
nos resta aún el bárbaro desafío o duelo, a pesar de la civilizada Europa» (Becerra, 2007: 
100, n. 28). La prueba del humo es el elemento sobre el que se vertebra la narración y su 
desarrollo parece responder a los procedimientos de ordalías que conocemos de fuentes, 
que, a pesar de lo que señala Afonso, se remontan a la antigüedad clásica. Lo que se des-
cribe en el poema sería un caso de «ordalía primitiva» fruto del consenso social basado en 
la tradición, lo que nos alejaría de la ordalía «clásica» o «medieval» (Moreno Resano, 2014: 
169). De ahí que la justificación que establece el doctoral no esté bien fundamentada, más 
allá de perpetuar una imagen peyorativa de la Edad Media. No hay que olvidar que la 
propia Iglesia Católica ya había emitido en el iv Concilio de Letrán en 1215 una condena 
explícita al recurso a este tipo de prácticas como método para verificar la inocencia o la 
culpabilidad ( Jourdan, 2013; Masferrer, 2016).

Se ha intentado contextualizar la prueba del humo como parte de las prácticas adi-
vinatorias descritas por los cronistas para las poblaciones aborígenes: «Parece que por lo 
que los Maxoreros i Canarios creían, admitían la inmortalidad de el (sic) alma, que no 

20  Sabiduría: ¡Aguay marane, aguay marane ayermaraha!
Doramas: Aguay marana n maraguas ay ha acha aytimadas ayta ast Autindana ast Chanbeneguer ast Bentagayre.
Sabiduría: Aspe aramaguadas holdaya
Doramas: Adu hi área.



529

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

sabían luego explicar. Tenían los de Lançarote y Fuerte Ventura unos lugares o cuebas 
a modo de templos, onde hacían sacrificios o agüeros según Juan de Leberriel, onde 
haciendo humo de ciertas cosas de comer, que eran de los diesmos, quemándolos toma-
ban agüero en lo que hauían de emprender mirando a el jumo» (Gómez Escudero, 1978: 
439), de igual forma que algunos investigadores21 posteriores situaron la cueva elegida 
para la prueba en el propio palacio de Zonzamas. Sin embargo, prima la vertiente literaria 
en todo lo referido a este pasaje. La versión de Graciliano Afonso del suceso abunda en 
la introducción de elementos complementarios que dificultan aún más la credibilidad 
del suceso. No es el caso del recurso de la esponja, con independencia de que fuera un 
conocimiento revelado o no, pues se ha señalado su uso para soportar el humo empleado 
en la caza de pardelas (Álvarez Delgado, 1957: 33). Solo nos queda señalar, finalmente, 
la contradicción que queda manifiesta en la propia narración. El Juicio de Dios que tan 
pomposamente es invocado para resolver un supuesto caso de bastardía por parte de Ico 
no viene a confirmar legitimidad alguna,22 más allá del engaño con el que se resuelve 
lo que debía ser una muerte segura por asfixia (como ocurre con las otras tres jóvenes 
acompañantes). Lo que queda manifiesto en el mensaje que encierra este relato, y más 
claramente en la versión que ofrece Graciliano Afonso, es el triunfo de la astucia sobre la 
ignorancia de la plebe. Pero lo que se transmite paralelamente es que los hijos no pueden 
heredar los pecados de sus padres. 

Conclusión

El resultado final del poema permite al doctoral lograr su propósito: la fabulación a la 
manera de Walter Scott le sirve para que el público objetivo al que va dirigido el relato (la 
juventud canaria) vea la necesidad de adquirir conocimiento como única forma de pro-
gresar y salir de su atraso. Y ello sobre la base de un sentimiento patriótico, que se nutre 
del conocimiento de la historia de las islas y que se convertirá de hecho en un elemento 
recurrente en la literatura insular hasta bien entrado el siglo xx. De igual manera que 
James Macpherson23 (cuyo Fingal comenzó a traducir), Afonso contribuye a fundamentar 

21  En una crónica arqueológica publicada por Sebastián Jiménez Sánchez, Comisario de Excavaciones Ar-
queológicas en Canarias en los años 40 del siglo xx, en el periódico Falange (15/09/1945), informa de las excavaciones 
efectuadas en el palacio de Zonzamas en Lanzarote y señala lo siguiente: «suponemos fueran en su día dependencias 
del propio castillo con destino vario, posiblemente para reunir a los consejeros reales o para hacer sus prácticas 
supersticiosas como la popular prueba del humo, a que fue sometida la discutida reina Fayna y la princesa Ico». Con 
independencia de la errata al incluir a Fayna en la prueba de fuego, es interesante ver cómo desde la arqueología se 
buscaba también conferir historicidad a la leyenda contada por Abreu.

22  Aunque queda fuera del análisis que estamos realizando a los elementos históricos del poema de Afonso, no 
queremos dejar de señalar una contradicción que parece desmonta todo el relato en sí mismo. Lo que se pone en 
cuestión es la legitimidad de Guadarfia a acceder al trono a la muerte de Guanarame y este Guadarfia es presentado 
en Le Canarien (xiv) como un caudillo fuerte y poderoso a la llegada de los normandos (1402). Si el nacimiento de 
Ico como resultado de la visita de Avendaño debió suceder en 1378, para que Guadarfia pudiera tener al menos 18 
años cuando se inicia la conquista normanda, este tuvo que haber nacido en 1384, por lo que Ico debía haber sido 
su madre con tan solo 6 años. La cuestión de la supuesta complacencia de Zonzamas respecto a las relaciones de 
Avendaño con su mujer Fayna, no parecen encajar en una práctica de la hospitalidad que incluyese el colecho. Si lo 
que se disputa además es la legitimidad en la transmisión del poder, tiene más sentido que se cuestione a Guadarfia 
con respecto a quién pudo ser su padre y no tanto si Ico era legítima o no. De ahí que algunos autores hayan querido 
reinterpretar el relato asumiendo que fue Ico, hija de Zonzamas y Fayna, quien siendo adolescente pudiera quedar 
embarazada de Avendaño, lo que viene a decir en un primer momento Abreu («Guadarfia, que decían ser hijo de un 
capitán cristiano», 34); de tal manera que Guadarfia pudiera haber nacido en 1378 y que a la muerte de su tío-padre 
Guanarame fuera cuestionado respecto a su bastardía. De ahí que el juicio de Dios se estableciera para resolver si Ico 
mentía al negar que su hijo fuera fruto de una relación con el vizcaíno, lo que confiere un poco más de sentido a la 
ordalía como medio para conocer la verdad. Cfr. Pallarés Padilla (1977, 20-21).

23  «Los eruditos españoles que fueron influidos por la literatura del caledonio Osián pusieron su mirada en 
un autor que inventó y acrisoló una mitología con vestigios del pasado ancestral confiriéndole visos de historia y 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

530

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

una mitología sobre la cual se puede edificar una conciencia nacional en la creencia que 
las islas merecen una historia similar a la de otros países civilizados. Una historia que, 
como tantas otras que se están construyendo en esos momentos, no tiene reparos en 
transitar entre la leyenda y la verdad para lograr sus objetivos. El eco que el relato de Ico 
ha tenido en la historiografía canaria posterior no ha alcanzado el mismo objetivo que 
pretendió Graciliano Afonso en su momento. Sin excluir la veracidad histórica del con-
texto relatado, la parte nuclear de la ordalía no tiene cabida hoy en día en el relato actual 
de la conquista de Lanzarote.

Sin embargo, como hemos podido comprobar, en la dialéctica que hemos planteado 
a través de nuestro estudio entre literatura e historia, son este tipo de elementos los que 
actúan como transmisión necesaria para que los hechos alcancen la divulgación popular. 
La versión que Afonso amplificó a través de sus versos de lo que no dejaba de ser una breve 
anécdota en las páginas de Abreu o Viera y Clavijo, permitió a lo largo del siglo xix y 
durante buena parte del xx que este relato no se perdiera. Tanto si su público destinatario 
era la juventud canaria (cosa que suponemos que era más una ilusión del doctoral que una 
realidad) o la élite cultural canaria, esta leyenda fue acogida satisfactoriamente por el extra 
de «historicidad» que hemos podido identificar en nuestro estudio. A pesar de muchos 
elementos del relato no encuentran cabida en nuestro estado actual de conocimientos 
(palabras aborígenes, ordalía o papel real de Ico); en su momento resultaban plenamente 
asumibles por la sociedad canaria. De tal forma que la literatura surgida de las manos de 
Graciliano Afonso alcanzaba el objetivo propuesto por el grupo de tardoilustrados que 
trataban de llevar la luz del conocimiento a unas periféricas islas Canarias.

Bibliografía

Aristóteles (2020), Poética. (ed. y trad. Teresa Martínez Manzano), Madrid, Gredos.
Abreu Galindo, Juan (1977), Historia de la conquista de las siete islas de Canaria (ed. Alejandro 

Cioranescu), Santa Cruz de Tenerife, Goya.
Alonso, María Rosa (1955), Manuel Verdugo y su obra poética, La Laguna, Instituto de Estudios 

Canarios.
Alonso, María Rosa (2007), «El poema de Viana», en Juan Manuel García-Ramos y Antonio 

Becerra Bolaños (coord.), Tras la huella de Viana, Las Palmas de Gran Canaria, Gobierno 
de Canarias, pp. 29-37.

Álvarez Delgado, Juan (1957), Episodio de Avendaño. Aurora histórica de Lanzarote, La Laguna, 
Universidad de La Laguna.

Artiles, Joaquín e Ignacio Quintana (1978), Historia de la Literatura Canaria, Las Palmas de 
Gran Canaria., Excma. Mancomunidad de Cabildos de Las Palmas.

Aznar Vallejo, Eduardo (2001), «Los itinerarios atlánticos en la vertebración del espacio 
histórico», en Itinerarios medievales e identidad hispánica. xxvii Semana de Estudios 
Medievales, Estella, pp. 47-82.

Aznar Vallejo, Eduardo y Antonio Tejera Gaspar (1994), «El encuentro de las culturas 
prehistóricas canarias con las civilizaciones europeas», en Francisco Morales Padrón 
(coord.), x Coloquio de Historia Canario-Americana, Vol. 1, Las Palmas de Gran Canaria, 
Cabildo de Gran Canaria, pp. 21-73.

Becerra Bolaños, Antonio (ed.) (2007), Antología poética de Graciliano Afonso, Academia Canaria 
de la Lengua.

sustanciándolo como un asunto de raigambre patriótica. Macpherson instauró la historia de supuestos episodios 
desconocidos en la cultura nacional convirtiéndolos así en temas autóctonos de su literatura» (Torralbo, 2023: 307).



531

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

Bethencourt Alfonso, Juan (1991), Historia del Pueblo Guanche: I. Su origen, caracteres etnológicos, 
históricos y lingüísticos (ed. anotada por M. Fariña González), La Laguna, Lemus Editor.

Bory de Saint-Vincent, Jean-Baptiste (1803/1988), Ensayos sobre las Islas Afortunadas y la antigua 
Atlántida o compendio de la Historia General del Archipiélago Canario (trad. J. A. Delgado 
Luis), La Orotava, Voces Canarias.

Bremón y Cabello, José María (1847), Bosquejo histórico y descriptivo de las islas Canarias, Madrid, 
Imprenta Nacional. 

Cabrera Pérez, José Carlos, María Antonia Perera Betancor y Antonio Tejera Gaspar 
(1999), Majos. La primitiva población de Lanzarote. Islas Canarias, Teguise, Fundación César 
Manrique. 

Cairasco de Figueroa, Bartolomé (2005), Comedia del recibimiento. Las Palmas de Gran Canaria, 
Archipiélago.

Crosa, Diego (1921), «La reina Ico», La Prensa, nº 3664 (20 de agosto), p. 2.
Domínguez Caparrós, José (2012), «La novela histórica: rasgos genéricos», en María Teresa 

Navarro Salazar, Novela histórica europea, Madrid, uned, pp. 9-29.
Espinosa, Agustín (1980), «Sobre el signo de Viera», en Alfonso Armas Ayala y José Miguel Pérez 

Corrales (eds.), Textos (1927-1936), Santa Cruz de Tenerife, Aula de Cultura de Tenerife.
Farrujia de la Rosa, Antonio (2003), Ab Initio. La Teorización sobre el primitivo poblamiento 

humano de Canarias, La Laguna, Universidad de La Laguna.
Fernández Rodríguez, Teodosio (2004), «La conquista de América en la novela hispanoamericana 

del siglo xix: el caso de México», América sin nombre, nº 5-6, pp. 68-78.
Galván González, Victoria (2021), «Viera y Clavijo en la mirada de Agustín Espinosa», Revista 

de Filología, 42, pp. 51-60; https://doi.org/10.25145/j.refiull.2021.42.04 
García Fernández, Ernesto (2007), «El linaje de Avendaño: causas y consecuencias de su ascenso 

social en la Baja Edad Media», Anuario de Estudios Medievales, nº 37.2, pp. 527-561
García González, Enrique (2005), «Consideraciones sobre la influencia de Walter Scott 

en la novela histórica española del siglo xix», Cauce: Revista Internacional de Filología, 
Comunicación y sus Didácticas, nº 28, pp. 109-120.

García Ramos, Juan Manuel y Carlos Gaviño de Franchy (2001), Diego Crosa, Crosita. El 
Romancero Guanche, Santa Cruz de Tenerife, Ayuntamiento de Santa Cruz de Tenerife.

Gómez Escudero, Pedro (2009), Relación de la Conquista de la Gran Canaria, Las Palmas Gran 
Canaria, Ediciones Idea.

Gómez Espelosín, Francisco Javier (1993), «Heródoto, Coleo y la Historia de la España Antigua», 
POLIS, Revista de ideas y formas políticas de la Antigüedad Clásica, nº 5, pp. 151-162. 

Jourdan, Julie (2013), «Ordalie, image et sermon après le concile de Latran iv», Cahiers de recherches 
médiévales et humanistes, nº 25, pp. 389-404.

López de Gomara, Pedro (1552/ 1922), Historia General de las Indias. i. Madrid, Ed. Calpe.
Marín de Cubas, Tomás (1993), Historia de las siete Islas de Canaria, Santa Cruz de Tenerife, 

Canarias Clásica.
Martín Ruiz, Juan Francisco (1985), Dinámica y estructura de la población de las Canarias Orientales 

(siglos xix y xx), ii, Madrid, Cabildo de Gran Canaria.
Martínez, Marcos (1992), «La onomástica de las Islas Canarias de la antigüedad a nuestros días», 

en Francisco Morales Padrón (coord.), ix Coloquio de Historia Canario Americana, Las 
Palmas de Gran Canaria, pp. 229-278.

Masferrer, Aniceto (2016), «La contribución canónica a la salvaguarda de la paz en la Edad 
Media: el iv Concilio de Letrán (1215)», Vergentis, nº 2, pp. 47-83.

Menéndez Pelayo, Marcelino (2008), Estudios sobre el teatro de Lope de Vega. Crónicas y leyendas 
dramáticas de España, Alicante, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

532

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos Méndez Historia y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

Morales Padrón, Francisco (1978) (ed.), Canarias: crónicas de su conquista. Las Palmas de Gran 
Canaria, Ayuntamiento de Las Palmas – El Museo Canario.

Moreno Resano, Esteban (2014), «Observaciones acerca del uso de las ordalías durante la 
Antigüedad Tardía (siglos iv-vii d.C.)», Cuadernos de Historia del Derecho, nº 21, pp. 167-188.

Olivera Serrano, César (2018), «Pax in bello: la difícil paz entre Castilla y Portugal (1369-1431)», 
Vínculos de Historia, 7, 46-60

Padorno, Eugenio (1997), «Sobre la formación de un “canario cántico”. De Cairasco de Figueroa 
(1538-1610) a Graciliano Afonso (1775-1861)», Philologica Canariensia, nº 2-3, pp. 501-514.

Padorno, Eugenio (2000), Algunos materiales para la definición de la poesía canaria, Las Palmas de 
Gran Canaria, Ediciones del Cabildo de Gran Canaria.

Padrón Acosta, Sebastián (1966), Poetas canarios, Santa Cruz de Tenerife, Librería Hespérides.
Padrón Acosta, Sebastián (1968), Retablo canario del siglo xix, Santa Cruz de Tenerife, Aula de 

Cultura de Tenerife.
Pallarés Padilla, Agustín (1977), «Martín Ruíz de Avendaño en Lanzarote», en Agustín 

Millares (coord.), Historia General de las Islas Canarias, t. ii, Las Palmas de Gran Canaria, 
Cabildo de Gran Canaria., pp. 17-22.

Pereiro-Otero, José Manuel (2008), «Conquistas vi(r)olentas y vacunas independentistas: 
Andrés Bello y Manuel José Quintana ante la enfermedad de la colonia», Hispanic Review, 
nº 76.2, pp. 109-133.

Pérez Saavedra, Francisco (1995), «La aventura de Avendaño y la leyenda de Ico», Anuario de 
Estudios Atlánticos, nº 41, pp. 207-226.

Ronquillo Rubio, Manuela (2004), «Los vascos en Canarias durante la época señorial», en 
Francisco Morales Padrón (coord.), xv Coloquio de historia canario-americana, Las Palmas 
de Gran Canaria, Cabildo de Gran Canaria, pp. 2058-2072.

Sánchez Saus, Rafael (2002), «Nuevos datos y sugerencias acerca del entorno sevillano de las 
primeras expediciones a Canarias», En la España Medieval, nº 25, pp. 381-401.

Sánchez Saus, Rafael (2005), «El almirantazgo de Castilla y las primeras expediciones y 
asentamientos en Canarias», En la España Medieval, nº 28, pp. 177-195.

Serra, Elías y Alejandro Cioranescu (trads.) (1959), Le Canarien. Crónicas francesas de la conquista 
de Canarias, Las Palmas Gran Canaria y La Laguna, Instituto de Estudios Canarios. 

Torralbo Caballero, Juan de Dios (2023), «La recepción temprana de Macpherson en España: 
las traducciones osiánicas de José Marchena», Cuadernos de Ilustración y Romanticismo, nº 
29, pp. 283-313. 

Torriani, Leonardo (1978), Descripción de las Islas Canarias, Alejandro Cioranescu (ed.), Santa 
Cruz de Tenerife, Goya.

Trapero, Maximiano (2006), «Topónimos y antropónimos guanches en el Poema de Viana», 
Anuario de Estudios Atlánticos, nº 50-51, pp. 427-471.

Vega Rodríguez, Pilar (2019, «La leyenda literaria en el siglo xix. Poética y lectura del pasado», 
en Belén Mainer Blanco y Pilar Vega Rodríguez (coord.), Lecturas del pasado: poética y usos 
culturales de la leyenda literaria, Madrid, Editorial Iberoamericana-Vervuert, pp. 15-64.

Viana, Antonio de (1996), Antigüedades de las Islas Afortunadas de la Gran Canaria. Conquista 
de Tenerife. Y aparescimiento de la Ymagen de Candelaria. Facsímil de 1604, La Laguna, 
Ayuntamiento de La Laguna.

Viera y Clavijo, José (1982), Noticias de la Historia General de las Islas Canarias, Santa Cruz de 
Tenerife, Goya.

Vizcaya Cárpenter, Antonio (1964), Tipografía canaria, Santa Cruz de Tenerife, csic-Instituto 
de Estudios Canarios.



533

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Antonio Becerra Bolaños

Israel Campos MéndezHistoria y poesía en El Juicio de Dios o la Reina Ico de Graciliano Afonso

Wölfel, Dominik (1996), Monumenta linguae Canariae: un estudio sobre la prehistoria y la 
historia temprana del África Blanca, Marcos Sarmiento (trad.), Santa Cruz de Tenerife, 
Viceconsejería de Cultura y Deportes.

Zuaznabar, José María (1820), Los vascongados en Canarias, Pamplona.




