
Cuadernos de Ilustración y Romanticismo
Revista Digital del Grupo de Estudios del Siglo XVIII

Universidad de Cádiz / ISSN: 2173-0687
nº 31 (2025) 

CC BY-NC-SA http://doi.org/10.25267/Cuad_Ilus_romant.2025.i31.21

LAS BRUJAS DE BARAHONA Y DE ZUGARRAMURDI EN 
LA PRENSA ESPAÑOLA DE LOS SIGLOS XVIII Y XIX

Eva Lara Alberola1

(Universidad Católica de Valencia)
https://orcid.org/0000-0001-5063-5424

Recibido: 3-7-2024 / Revisado: 27-2-2025
Aceptado:13-2-2025 / Publicado: 10-9-2025

Resumen: El proceso por brujería de 1527 a las mujeres de Pareja (Guadalajara) y el incoa-
do contra hombres y mujeres de Navarra, que llevó al Auto de Fe de Logroño de 1610, 
dejaron una importante huella en la memoria colectiva. En el primer caso, la fama de los 
campos sorianos como punto de reunión se difundió rápidamente. En el segundo, con más 
repercusión «mediática» gracias a las relaciones editadas en 1611, se propagaron histo-
rias brujeriles hasta que se promulgó el edicto de silencio en 1614. En 1811 se reavivó 
el interés en esta causa al reeditarse el panfleto de Mongastón con notas de Moratín. Este 
trabajo aborda las alusiones a estas brujas y los espacios en que se daban cita con el de-
monio en la prensa de los siglos xviii y xix, a partir de fuentes literarias y hemerográficas, 
para concluir que estas localizaciones se asentaron en el ideario colectivo, convirtiéndose 
en referencia obligada al hablar de brujería y perviviendo a lo largo de los años.

Palabras clave: Barahona, Zugarramurdi, prensa, siglos xviii y xix, brujería.

THE WITCHES OF BARAHONA AND ZUGARRAMURDI IN THE 18TH AND 
19TH CENTURY SPANISH PRESS

Abstract: The witchcraft trial of 1527 against the women of Pareja (Guadalajara) and the 
one brought against men and women from Navarra that led to the Auto de Fe of Logroño 
(1610), left an important mark. In the first case, the fame of the fields of Soria as a meet-
ing point for witches spread rapidly. In the second, with a higher «media» impact thanks 
to the reports published in 1611, witchcraft stories spread until the edict of silence was 
published in 1614. In 1811, the interest in this matter revived when Mongastón’s pam-

1  El presente trabajo se inscribe en el marco del Proyecto de I+D para grupos de investigación consolidados 
de la Conselleria de Innovación, Universidades, Ciencia y Sociedad Digital CIAICO/2022/226: «Figuras del mal: 
marginalidad, dominación y transgresión en los siglos xvii-xix», de la UCV; y del Proyecto I+D del Programa Estatal 
de Generación de Conocimiento (MCIU/FEDER) PID2021-127063NB-I00: «Narremas y Mitemas: Unidades de 
Elaboración Épica e Historiográfica», de la Universidad de Zaragoza.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

452

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

phlet was reissued with notes by Moratín. This work delves into the allusions in the 18th 
and 19th century press (using literary and newspaper sources) to these witches and the 
places where they met to establish how these locations settled in the collective imagina-
tion, becoming an obligatory reference on witchcraft which survived through the years.

Keywords: Barahona, Zugarramurdi, press, 18th and 19th centuries, witchcraft.

1. Introducción

Las brujas de Barahona pasaron a formar parte del imaginario colectivo en cuanto 
finalizó el proceso de 1527 contra algunas mujeres y un hombre de la villa de Pareja, 
en Guadalajara ( Juana de Morillas, cuyo proceso quedó inconcluso por su prematura 
muerte; Francisca la Ansarona, Quiteria de Morillas, Violante la de Machuca, Juan y 
Teresa López). Además, hubo una segunda causa en 1555 contra María Parra y Ana la 
Roa. La creencia en que se celebraban juntas en los campos de Barahona pervivió, como 
se demuestra a partir de los estudios de Sebastián Cirac Estopañán (1942), Juan Blázquez 
Miguel (1985, 1989), Heliodoro Cordente (1990), José Serrano Belinchón (2000-2001), 
Gumersindo García Berlanga (2006), María Lara (2013), José Luis Alonso Ramos (2013-
2014), Javier Fernández Ortea (2017, 2022) y Eva Lara Alberola (2022a y 2022b). De hecho, 
Javier Fernández Ortea incide en que este proceso «ha sido el más notorio y recordado en 
el ideario colectivo» (2017: 299).

De ahí que Sebastián de Covarrubias aludiera a esta creencia en la entrada «Barahona» 
de su Tesoro: «En este campo hay fama júntanse los brujos, y las brujas a sus abomina-
ciones, llevados por el ministerio del demonio, hablilla es, no hay que darle crédito» 
(Covarrubias, 1611: 120). Ningún escrito, que sepamos, resumió las andanzas de las muje-
res de Pareja que dieron lugar a que pudiera hablarse de unas brujas que se reunían en 
los campos de Barahona, así que su pervivencia se debió, sin duda, a la difusión oral, que 
encuentra reflejo, en algunas ocasiones, en textos escritos como el de Covarrubias.

Sin embargo, en la actualidad, es Zugarramurdi el lugar que cualquier ciudadano rela-
ciona con lo brujeril. Poco rastro queda ya de Barahona en ese sentido, como atestigua 
García Berlanga (2006).2 No siempre fue así, teniendo en cuenta que lo relativo al Auto 
de Fe de Logroño de 1610, recogido en las relaciones publicadas por Juan de Mongastón 
en Logroño y Juan Bautista Varesio en Burgos (1611) que tanta difusión tuvieron, fue 
disipándose3 una vez Pedro Valencia criticó duramente lo sucedido y el inquisidor Salazar 
y Frías terminó su labor y remitió su informe a la Suprema,4 tras lo cual se impuso un 
edicto de silencio en 1614 (Henningsen, 2010: 434-436). Hasta que Leandro Fernández 
de Moratín reeditó la relación publicada por Mongastón en 1811, recordando lo ocurrido 
y reavivando el interés por dicho proceso.5 Desde entonces, las conocidas como brujas 

2  La villa de Pareja sí ha revitalizado el interés en la brujería en dicha población. Al parecer, se prevé la apertura 
de un museo sobre esta temática en el torreón de la villa.

3  Lo cual no significa que no dejara su huella en la zona, en forma de relatos, tal y como podemos intuir por los 
materiales que ha ido recopilando José Dueso (2019).

4  No podemos olvidar el tratado de Pierre de Lancre de 1612, Tableau de l ’inconstance des mauvais anges et démons 
où il est amplement traité des sorciers et de la sorcellerie, que toma a estas brujas navarras como eje fundamental, pero, en 
ese sentido, nos movemos en lo puramente libresco. En cambio, en el caso de Barahona parece haberse extendido la 
fama de esa ubicación como punto ineludible de los encuentros brujeriles a nivel popular.

5  Eduardo Alonso insiste, eso sí, en que «Moratín desconocía la realidad sociológica de la brujería en el País 
Vasco, no tenía más documentos sobre el proceso de Logroño y manejaba información tópica y parcial sobre el trato 
que la Inquisición dispensaba a la brujería» (1999: 24). De ahí que se burlara descarnadamente de un asunto que se 



453

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

de Zugarramurdi y el Auto de Fe de Logroño de 1610 han estado muy presentes en el 
imaginario y han recibido gran atención por parte de los investigadores. Destacan, al 
respecto, los estudios de Julio Caro Baroja (1995 [1966]), Gustav Henningsen (1980, 2004, 
2010), José Miguel de Barandiarán (1998), José Dueso (2010), Enrique Ramalle (2010), 
Iñaki Reguera (2012), Jesús María Usunáriz (2012), Mikel Azurmendi (2013) y Homza 
(2023), entre otros. 

Sin embargo, en los siglos xviii y xix, se ve claramente que las brujas de Barahona 
siguen constituyendo un lugar común (Lara Alberola, 2022a).6 De hecho, en la decimoc-
tava centuria las referencias encontradas solo apuntan a estas tierras sorianas y en ningún 
caso al Valle de Baztán ni a Zugarramurdi. Algunas de las menciones tienen lugar en la 
prensa. De ahí que en el presente trabajo vayamos a centrarnos en esta de forma exclusiva, 
atendiendo a lo que podemos hallar a lo largo de los dos siglos. Esta tarea de comprobar 
la celebridad de unas y otras brujas a nivel popular usando el medio de la prensa aún no 
se ha acometido.

Nuestra pretensión es presentar una serie de alusiones interesantes a las mágicas tanto 
de Barahona como de Zugarramurdi, dilucidar el sentido de tales menciones, determinar 
en qué clase de texto y con qué intención se realizan y determinar el renombre de las 
brujas vinculadas a ambos espacios y su asentamiento en el imaginario. Para ello nos val-
dremos de distintas muestras periodísticas desde 1782 hasta 1899, de manera que queden 
representadas las decimoctava y decimonovena centurias, aunque teniendo en cuenta que 
apenas hallamos referencias en el xviii, la mayoría de ellas se dan en el xix.7 El hecho de 
que, en 1857, Bretón de los Herreros, en su trabajo El sábado, expusiera la imposibilidad 
de decidir cuál de los dos lugares, Barahona o Zugarramurdi, sería el más emblemático 
muestra la conveniencia de explorar lo que se puede hallar sobre la vinculación de esos 
dos puntos de la geografía española con lo brujesco. 

Por otra parte, este planteamiento, que tanto tiene que ver con lo espacial y, en con-
creto, con enclaves apartados y silvestres, ya que se focaliza en los puntos de celebración 
de los conventículos —los campos sorianos de Barahona y los bosques de los alrededores 
de Zugarramurdi, en el valle de Baztán—, justifica la pertinencia de aplicar el enfoque 
ecogótico al estudio de la brujería. En este caso, la relevancia de la ubicación donde se 
realizan los aquelarres se impone de tal forma que tales lugares se convierten en referentes 
y no se puede obviar una mención al emplazamiento y procedencia de estas mágicas. 

En los apartados que siguen asistiremos a una íntima correspondencia entre un deter-
minado espacio, de carácter natural, y unas prácticas concretas. De tal manera que el 
escenario en que se desarrolla la asamblea y esta en sí terminan identificándose. Sobre 

prestaba poco a ello: «La burla de Moratín al relato brujeril parece ignorar el miedo, la histeria y los conflictos sociales 
que en la realidad cotidiana vivían aquellas pobres gentes» (1999: 24). Sin embargo, gracias a su reedición anotada se 
volvió a poner en circulación el texto de Mongastón, lo cual tuvo repercusiones a nivel tanto estético —hubo varias 
obras literarias inspiradas en este panfleto— como antropológico e intelectual. 

6  En el siglo xvii otras dos referencias que demuestran la celebridad de las brujas de Barahona son Lo que quería 
ver el Marqués de Villena, de Francisco de Rojas Zorrilla (1645), y el Entremés de los putos, de Gerónimo de Cáncer 
(1668). En el primer caso hay una interesante mención cuando el Marqués habla de que el vuelo brujesco es en reali-
dad imaginario, pero las mujeres creen que han surcado los aires «y que todas han paseado / los campos de Baraona» 
(Rojas Zorrilla, 1999: Jornada Segunda, s. p.). En el segundo, Toribio acusa de bruja a la Doctora y, en un momento 
dado, expresa «Favor al campo de Baraona, / favor a las brujas» (Cáncer, 1985: 231). Queda patente así que la fama de 
tal lugar se extiende a lo largo del siglo siguiente al proceso. No se hace referencia, sin embargo, a nada relativo a las 
mujeres de Pareja, sino de forma general a las brujas que, supuestamente, allí se reunían según la creencia popular.

7  Antes del nacimiento de la prensa propiamente dicha, como nos recuerda Claudia Carranza (2007), la literatu-
ra de cordel asumía la función de recoger y difundir noticias y casos, en concreto esta experta se centra en cuestiones 
extraordinarias, expuestas sobre todo en las relaciones de sucesos a lo largo del siglo xvii. Si bien apenas hallamos 
brujas en estos textos, más allá de los consabidos panfletos sobre el Auto de Fe de Logroño de 1610, resulta interesante 
ver las plasmaciones de lo preternatural y de lo monstruoso en dichas producciones.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

454

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

esto han disertado Azurmendi (2012) y Henningsen (2012), quienes afirman que el tér-
mino aquelarre comenzó a usarse a partir del proceso de 1610. Habitualmente, se presenta 
tal vocablo como la unión de aker (macho cabrío) y larre (prado), lo que equivaldría a 
«prado del cabrón», aunque Azurmendi se inclina por alke (hierba alka) y larre, prado en 
el que crece tal especie herbal. En consecuencia, esta palabra constituye un topónimo, de 
eso no cabe ninguna duda. Azurmendi (2012: 45) explica que su significado varía al hilo 
de esta causa inquisitorial. Henningsen (2012: 59) lo resume de esta manera: «Parece, pues, 
haber sido en el transcurso de esos tres meses, cuando el término aquelarre, de nombre de 
una localidad, en la que se cree que las brujas se reúnen, se establece como denominación 
general de junta de brujas». Desde ese momento, se utiliza aquelarre para referirse a 
cualquier reunión, esté vinculada a las inmediaciones de Zugarramurdi o no. Esto resulta 
muy interesante para nuestro estudio y justifica la arraigada costumbre que veremos de 
vincular un punto geográfico concreto y la celebración del sabbat.

Flys Junquera (2015: 309) especifica que la ecocrítica es la disciplina que aborda los 
textos literarios focalizando en la naturaleza como un aspecto absolutamente protagónico 
que condiciona a los seres humanos. Aterrizando un poco más esta cuestión, hay que 
incidir en el prisma ecogótico, en el marco de esa ecocrítica. Domínguez Cáceres (2022: 
253) insiste en que el ecogótico implica una visión de la naturaleza como alteridad, desde 
el miedo, pues en ella se reflejarían todos nuestros temores. Eso conduciría a la ecofobia 
de la que habla Estok (2018: 8).

La mayor parte de escritos que vamos a analizar no son de carácter literario, pero sí se 
basan en toda una tradición existente, materializada en forma, muchas veces, de relatos y 
leyendas. Por otra parte, documentos como el panfleto de Mongastón —que se reedita en 
1811— poseen mucho de literario, al igual que el material procesual relativo a las mujeres 
de Pareja, Guadalajara, de 1527 (Lara Alberola, 2017a, 2017b, 2022b). No olvidemos que 
partimos ya de la muy clara idea, como asevera Pico (2013: 32), de que las brujas solamente 
«existen en el mundo de la conjetura». De otro lado, diversos expertos defienden desde 
hace varias décadas un estudio narratológico de la brujería como fenómeno, tales como 
Rowland (1990), Dolan (1994 y 1995), Briggs (1996), Rowlands (1998 y 2003), Gibson 
(1999 y 2001), Clark (2001 y 2004), Purkiss (2001), Rushton (2001), Gaskill (2001), Gen-
tilcore (2002) y Flores y Masera (2010).

Clark (2004: 30-31) insiste en la idea de brujería como narración cultural, defendida 
por los expertos arriba mencionados y parece que muy bien asentada y con fructíferos 
resultados al aplicarse esta concepción. Rowland (1990: 161-164) explica, por ejemplo, que 
las confesiones que se dan en la sala de justicia son narraciones que presentan una deter-
minada estructura y los relatos son cada vez más elaborados. De ahí que Gaskill (2002:56) 
se refiera a los declarantes como cuentacuentos. Pensemos que estas afirmaciones pueden 
extrapolarse a la brujería en general, como fenómeno, tal y como sintetiza Clark (2004). 
De modo que podría concebirse como un gran relato. Tal hecho justifica que puedan 
abordarse desde un prisma literario textos que no lo son. Dolan (1995), de hecho, habla 
del discurso de la brujería o brujería narrativa, haciendo referencia, incluso, a las produc-
ciones terroríficas que resultan a partir de estas creencias (1995: 89). Los propios juicios 
funcionan posteriormente como historias (1995: 282), cosa que vemos directamente en los 
casos que nos ocupan de Barahona y Zugarramurdi. 

2. Las brujas de Barahona y Zugarramurdi en la prensa de los siglos xviii y xix

En este apartado procederemos a presentar, en primer lugar, algunas alusiones a las 
mujeres que se reúnen en Barahona; en segundo lugar, las menciones más interesantes que 



455

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

se han localizado de las brujas de Zugarramurdi; y, finalmente, las referencias conjuntas a 
ambas hechiceras y el lugar donde se dan cita, dado que en varias ocasiones se asocian y 
se nos presentan de la mano. En cada sección, se interpretarán los datos aportados, aten-
diendo a la naturaleza de los textos en que aparecen estas mágicas y de los contenidos en 
que se insertan; así como a las particularidades que se rescatan para definirlas.

2.1. Las brujas de Barahona

Como hemos comentado en la introducción, ya el Tesoro de Covarrubias demues-
tra que las brujas de Barahona y sus juntas se habían convertido en un lugar común a 
principios del siglo xvii. La pervivencia de esta vinculación de los campos sorianos con 
lo brujeril se corrobora en varios escritos dieciochescos ajenos a la prensa que ya hemos 
tratado en otros trabajos (Lara Alberola, 2022a), como uno de los pronósticos de Torres 
Villarroel, Las brujas del campo de Barahona, que está ajustado a 1731, pero debió de cir-
cular desde finales de 1730 y se publicó con otros pronósticos en 1739 y nuevamente en 
1795; las Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las artes, traducción de la obra 
de Luis Antonio Muratori de 1782; una carta de Leandro Fernández de Moratín a Ceán 
Bermúdez (Helman, 1959: 112) o el comentario al Capricho 46 de Goya de 1797-1799, 
Corrección, que menciona también a estas brujas. No sucede lo mismo, en esta centuria, 
con las mágicas de Zugarramurdi. 

Posteriormente, en el siglo xix, también encontramos algunos escritos de gran interés 
en relación con estas hechiceras guadalajareñas. No falta una referencia obligada en la 
nota veintitrés del Auto de Fe celebrado en la ciudad de Logroño los días 7 y 8 de noviembre 
del año 1610…, reeditado por Moratín en 1811, pues este autor explica cómo compondría 
una égloga sobre esos pastores de sapos acerca de los que diserta la citada relación. Sin 
duda, convertiría en protagonistas de su obra a dos brujos desnudos y embadurnados de 
ungüento que guiarían a los sapos por los campos de Barahona (Fernández de Moratín, 
1999: 48). No debemos olvidar tampoco su comparecencia en La redoma encantada de 
Hartzenbusch (1839), obra en la que se apunta varias veces a Barahona como punto de 
encuentro brujeril, que se convertirá, además, en uno de los escenarios de la acción. Por 
otra parte, en Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal (1841) estas mujeres serán 
protagonistas de la historia, primero desde un prisma más burlesco y después desde una 
perspectiva más terrorífica. Por último, hemos de tener también en cuenta que entre 1878 
y 1881 encontramos varias noticias en periódicos como La Correspondencia de España, El 
Imparcial, El Pabellón Nacional y el Diario de Avisos de Madrid, con respecto de la obra de 
teatro infantil La bruja de Barahona, pero no hemos hallado dato alguno sobre el texto.

Localizamos la primera mención a estas mágicas y sus conventículos en una misiva 
del Padre Martín Sarmiento dedicada a la brujería que lleva por título «Sobre las brujas». 
Este erudito se refiere en tal escrito a las brujas del campo de Barahona, primas hermanas 
de las que se reúnen en el Arenal de Sevilla en San Juan o en el puerto de Cangas, en la 
ría de Vigo (Correo literario de la Europa, 25 de junio de 1782: 397). Muchos son los lugares 
que han cobrado fama, precisamente, por la celebración de supuestos conventículos.8 De 
ahí que este erudito indique:9 «Así, el que este País haya señalado a sus brujas los campos 
de Barahona, para que en ellos representen sus habilidades, no tiene misterio alguno» 
(Correo literario de la Europa, 25 de junio de 1782: 398). Se trataría de un ejemplo más que 

8  En relación con esto, resulta muy revelador el trabajo de Prado Coronel y Dies Valls (2024), que vincula 
distintos emplazamientos de nuestro país con las actividades de las brujas.

9  En adelante, todos los textos referenciados de la prensa de los siglos xviii y xix se modernizarán en cuanto al 
uso de grafías y la acentuación.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

456

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

consolida a Barahona como una remisión obligada cuando se habla de la secta diabólica 
y sus asambleas. 

Vemos que esta costumbre persiste cuando en la diatriba «Concluye el discurso de 
ayer» se vuelve a referenciar Barahona como ubicación emblemática del conventículo 
brujesco. El autor nominado como el Alquimista lanza un ataque contra el Sr. Z. P. Z, o 
Censor Intruso, resaltando su crueldad por haber imprecado a una pobre anciana, pues «la 
remitía (tachándola de bruja) a los campos de Barahona» (Diario de Madrid, 12 de junio 
de 1800: 695). Una simple mención que demuestra, a pesar de su brevedad, la pervivencia 
de esta ubicación en el imaginario colectivo en relación con la brujería y cómo la mera 
alusión del lugar lleva aparejada una acusación, una descalificación.

A partir de 1811, como veremos en el apartado siguiente, estas brujas guadalajareñas 
serán desbancadas por las de Zugarramurdi, lo cual no impedirá que encontremos otras 
referencias a lo largo del siglo xix. Por ejemplo, en la novela histórica por entregas La 
corte del Almirante de García Ventura Escobar. En el capítulo xi del libro i, «Los monjes 
de Matallana», se explica en relación con un personaje que recibe un don: «se halló como 
llovida del cielo una estupenda cogulla, debida sin duda a la protección y blando pecho 
de la Proto-bruja de Barahona y del Naranjal» (Semanario pintoresco español, 27 mayo 1855: 
164). Una vez más, brujería y Barahona se relacionan estrechamente. Ser Proto-bruja nada 
menos que de Barahona engrandece, sin duda, a tal figura, dado lo emblemático de tal 
punto.

El folletín de Julio Lecomte El puñal de cristal nos ofrece un caso similar: «el digno 
marino comía con sus compañeros en grandes marmitas alimentos extraños como los que 
confeccionan las brujas de Barahona en las pinturas de Goya» (La España, 27 febrero 1857: 
1). Se trata de simples apuntes que poseen poca relevancia en el texto, pero que indican la 
continuidad de las creencias asociadas a las tierras sorianas y dan cuenta de la celebridad 
de tales mágicas. Aquí se identifica a la totalidad de las brujas representadas por Goya 
como procedentes de Barahona, a pesar de que el pintor solo habla explícitamente de esta 
ubicación en el capricho 46. 

Más adelante estas brujas reaparecen en una diatriba contra Ríos Rosas, de quien se 
dice que siempre lo discute todo desde que se sienta en la silla de la presidencia, adoctri-
nando y castigando a los diputados: «Al señor Ríos Rosas será necesario decirle como en 
el aquelarre de Barahona: Callen los que mandan callar» (La Iberia, 6 diciembre 1863: 2). 
Las comparaciones con los conventículos de Barahona son un buen recurso en las críticas 
políticas, dadas las características propias de estos encuentros.

Por otra parte, José Amador de los Ríos, en su extenso estudio teórico «De las artes 
mágicas y la adivinación en el suelo ibérico. Su influencia en las costumbres, así en la 
antigüedad como en los tiempos modernos», hace alusión a Barahona: «No eran otros los 
viajes de las brujas y hechiceras, de Lanjarón, de Barahona, etc. como no más rápidas y 
elevadas que la de Clavileño habían sido las ascensiones del mágico Torralba y de los que, 
como él, se ponían bajo la tutela de algún espíritu familiar, ángel o demonio» (Revista 
de España, 1 de enero de 1871: 336). Como vemos, se hace alusión a este espacio por su 
gran fama y a otras ubicaciones de interés. La localidad granadina que se menciona fue 
inmortalizada por Tomás Rodríguez Rubí en La bruja de Lanjarón o una boda en el infierno 
(1843). Poco después, en la síntesis de la sesión del Congreso del 17 de enero, con el título 
«Congreso. Presidencia del señor Rivero. Extracto de la sesión celebrada el día 17 de enero 
de 1873», se señala que «El Sr. HUELVES confiesa que hace ya tiempo está fuera de la 
Iglesia, a quien considera como un cadáver. (La palabra es tan Vieja como la metempsí-
cosis de Pitágoras y las brujas de Barahona, señor diputado; habrá pocos impíos que no la 
hayan dicho.)» (La Esperanza, 18 enero 1873: 3). Este rótulo brujesco viene, por lo que aquí 



457

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

se indica, de antiguo y ha cristalizado tanto como otras expresiones o ideas que hunden 
sus profundas raíces en la tradición.

Finalmente, el relato Una suegra en el cielo, de José Ortega Munilla, rescata nueva-
mente a la a las brujas de Barahona (al igual que sucede en las reediciones del texto de 
1884 y 1890). Dice, hablando de la suegra de San Pedro: «Entre todas las brujas que han 
visitado a Barahona, no se ha hallado otra semejante» (Ilustración Artística, 26 marzo 
1883: 303), lo cual lleva implícita la descalificación de esta suegra y la reivindicación de su 
maldad.

En cuanto a la naturaleza de los textos en los que están presentes todas las referencias 
vistas, muy representativas con respecto de la comparecencia de las brujas abordadas, 
encontramos alusiones a Barahona en trabajos de carácter teórico, como el del padre 
Martín Sarmiento en forma de misiva y el de José Amador de los Ríos (1782 y 1871); 
diatribas o artículos críticos de carácter político (1800, 1863 y 1873); escritos literarios, 
como un folletín, una novela histórica o un breve relato, los dos primeros publicados por 
entregas (1855, 1857 y 1883/1884/1890).10 

Por otra parte, las dos alusiones que encontramos en 1782 y 1800 se ciñen a cuestio-
nes puramente geográficas y la unión de la práctica o el acontecimiento (conventículo) 
con el espacio generan la posibilidad, como hemos visto, de usar la remisión a tal 
emplazamiento como un agravio o como una catalogación directa, lo cual es también 
relevante desde un punto de vista ecogótico, en tanto se asocian determinados lugares 
con el mal. A partir de mitad del siglo xix (dado que las brujas navarras desbancan a 
las que se dan cita en las tierras sorianas), vemos que estas mujeres se han convertido 
en un referente brujesco imprescindible, lo cual se evidencia en aportaciones como la 
de 1855 (Proto-bruja de Barahona), 1857 (comparación de las marmitas y sus cocciones 
con los preparados de estas féminas, como las plasmadas por Goya), 1871 (estandarte del 
viaje por los aires), 1873 («brujas de Barahona» como un rótulo ya antiguo y tradicional, 
una expresión cristalizada) o 1883 (la suegra de San Pedro como la peor de las brujas 
de Barahona). 

Entre las diatribas estudiadas, destaca una contra Ríos Rosas en 1863, en la que la 
alusión al sabbat de Barahona presupone una idea de inversión que es necesario plan-
tearse si se quiere comprender el mensaje. Siempre es el susodicho político el que manda 
callar a los demás, y se recuerda el aquelarre de Barahona porque implica un cambio, una 
inversión, lo que supondría que ahora es este individuo quien no debe hablar. Del mismo 
modo, mediante esta consigna de silencio, se hace referencia al escándalo típico de la 
asamblea. En ese sentido, merece la pena rescatar el pronóstico de Torres Villarroel Las 
brujas del campo de Barahona, pues cuando se relata la llegada de estas mágicas se expone: 
«Bajaron a tierra arremolinadas, formando más estruendo que una legión de vizcaínos 
[…], y reconociendo por lo escandaloso del sitio que serían Brujas…» (1795: 150-151). De 
la misma manera, en Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal, obra anónima, se 
hace hincapié en esta idea:

en mis oídos resonaban en tumulto mil acentos desagradables; en tanto me des-
garraba el tímpano una orquesta desafinada; en tanto las voces de veinte suegras 
sacaban sangre de mis pobres orejas; el eco de una pandilla de acreedores estremecía 
todo mi aparato auricular; y roncos aullidos, gritos, estrépito y zambra, formaban un 
todo capaz de imponer terror y pasmo a otro que no fuese yo (Anónimo, 1841: 16-17).

10  Y varios anuncios de la representación de la obra teatral infantil La bruja de Barahona (1878-1881).



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

458

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

2.1. Las brujas de Zugarramurdi	

Al igual que en la sección anterior, también en este caso podemos localizar algunas 
obras literarias, al margen de la prensa, que focalizan en las brujas de Zugarramurdi, 
demostrando que su pervivencia y el interés suscitado por estas mujeres y por el proceso 
en que fueron juzgadas se inmortaliza en las páginas de la literatura decimonónica. Este 
hecho es posible porque Leandro Fernández de Moratín publica en 1811 su Auto de Fe 
celebrado en la ciudad de Logroño los días 7 y 8 de noviembre del año 1610, siendo el Inquisidor 
General el Cardenal Arzobispo de Toledo don Bernardo de Sandobal y Roxas. Segunda edición, 
ilustrada con notas por el bachiller Ginés de Posadilla, natural de Yébenes, una reedición del 
panfleto editado por Juan de Mongastón en Logroño (1611) que posee un gran impacto y 
rescata a las brujas navarras definitivamente. Desde ese momento, comenzarán a aparecer 
en la literatura de la época y también en la prensa con gran profusión, desbancando, en 
cierto modo, a las mágicas de Barahona.

Los escritos literarios más representativos son, sin duda, Las brujas en Zugarramurdi, 
de Pedro Martínez López (1835), donde estas féminas que se dan cita en la cueva de 
Zugarramurdi son una mera excusa para tratar temas políticos, dado que tales mujeres 
defenderán la causa liberal y se enfrentarán a los conservadores. Igualmente, aparecen 
referenciadas, a través de la celebración del aquelarre, en El fraile o la reliquia entre las 
ruinas de Joaquín Castillo y Mayone (1837), pues hay un personaje, el tío Concha, que 
relata su asistencia a estas reuniones. Posteriormente, destacan dos autores, representan-
tes de las letras fueristas vascas, como José María de Goizueta, que publica en 1851 sus 
Leyendas Vascongadas, de entre las cuales destaca Aquelarre, que veremos brevemente en 
este apartado porque también aparece en la prensa un tiempo después; y Arturo Cam-
pión, quien en Euskariana. Fantasía y realidad (parte segunda) (1897) ofrece dos relatos 
que recrean los típicos conventículos del Baztán, Noche en Zugarramurdi y Grachina, pero 
que también mencionaremos aquí por haberse publicado total o parcialmente estos textos 
previamente en revistas locales.11

En el marco de la prensa, hallamos, en primer lugar, una carta firmada únicamente 
con las iniciales B. L. M. y dedicada al Señor redactor.12 Se trata de una réplica crítica a las 
misivas de Pacífico y del Empírico, en la que el autor se burla abiertamente y expone que 
«Tales gentes brillarían en los aquelarres de Zugarramurdi, donde los brujos dan prueba 
de una paciencia verdaderamente ejemplar» (Diario de Madrid, 24 de junio de 1812: 810). 
Evidentemente, se aprovecha un tema de actualidad, dado que solo un año antes había 
visto la luz el Auto de Fe… anotado por Moratín. 

Más adelante, ve la luz un artículo sin firma titulado «Primer baile de máscaras en el 
Teatro del Príncipe», donde se explica que «Llegó por fin el Carnaval, llegó el tiempo con 
que por diez meses al año sueñan las muchachas, que las mujeres esperan con ansia y los 
maridos miran con el mismo horror y miedo que pudiera un inquisidor al aquelarre de 
Zugarramurdi» (Mensajero de Cortes, 10 de diciembre de 1834: 4). Las comparaciones con 
las costumbres de estos brujos y las aberraciones que llevaban a cabo en tales asambleas 
parecen ser ya algo habitual en distintos contextos. Iremos viendo, al igual que sucedía, 

11  De este relato aparece solo un fragmento, a modo de ejemplo de esta obra de Campión —de la que se ofrece 
también un resumen— en Euskal-Erria. Revista Vascongada, en el número de julio-diciembre de 1882. Grachina, en 
cambio, sí ve la luz previamente en la Revista Euskara (tomo vi) de 1883. Eso sí, a nivel nacional, estos relatos se 
difunden a partir del libro de 1897.

12  Aparece en tres partes, en sucesivos números. Lo único que aparece al final es B. L. M., junto a otros elemen-
tos, lo cual no deja claro si, realmente, se trata de las iniciales del autor, ya que corresponde con la abreviatura de «Besa 
las manos», habitual fórmula de despedida de las misivas.



459

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

aunque en menor medida, con las brujas de Barahona, que las aplicaciones de ese rótulo 
«aquelarre de Zugarramurdi» o «brujas de Zugarramurdi» son muy variadas.

Por otra parte, el relato fantástico en tono burlesco titulado La aparición nocturna 
presenta unos sucesos acaecidos, presuntamente, al autor del texto, el Jorobado. Este 
experimenta una aparición espectral del obispo Abarca de León, que se persona con 
una misión de parte de Carlos v. Dicho fantasma expone que de los papeles de la Inqui-
sición se han salvado «ciertas recetas de los antiguos concurrentes a Zugarramurdi, las 
que sirven para volar, y con las que lo mismo vuelan los obispos, que los sacristanes» (El 
jorobado, 18 de marzo de 1836: 2). Después de una conversación entre el vivo y el muerto, 
el Jorobado rechaza las ideas del obispo y añade: «me propuse cascar a los amigos de V. S. 
I. porque eso de la inquisición, de absoluto, de brujas, y sambenitos, y esas cosazas de la 
gente de Zugarramurdi, no son para mí» (El jorobado, 18 de marzo de 1836: 2). Llegados 
a este punto, parece que estas mujeres, vinculadas siempre al espacio concreto en que 
se celebraban los presuntos conventículos, constituyen ya un lugar común, al igual que 
lo habían sido y seguían siendo las féminas guadalajareñas que se encontraban en los 
sorianos campos de Barahona. Aparecen tanto en textos de ficción, como es este caso, con 
alusiones sencillas al hilo de otro tema, como de no ficción.

El «Examen analítico de las obras de Miguel de Cervantes Saavedra (artículo ii)» de 
Agustín García de Arrieta, por ejemplo, ofrece al lector un estudio en el que se profun-
diza, entre otras cuestiones, en el personaje de la Cañizares del Coloquio de los perros y todo 
lo que expone sobre sus viajes al aquelarre. En relación con esto, se indica que la vieja 
hace referencia a lo mismo «con que se solazaban otras hechiceras en los ayuntamientos 
y aquelarres de Zugarramurdi, en el valle de Baztán» (El Instructor o Repertorio de historia, 
bellas letras y artes, junio de 1841: 181). Las mágicas navarras sirven también al propósito de 
la crítica literaria y son a menudo uno de los términos de una comparación. Constituyen 
el referente que se toma como modelo para cotejar otras figuras, dada su celebridad.

José María de Goizueta, por su parte, inmortaliza en la prensa a estas brujas en su inte-
resante Leyenda Vascongada titulada Aquelarre, que ya había sido publicada en el volumen 
de 1851,13 pero se le da mayor difusión a través de un medio periódico. El autor convierte a 
dichas mujeres en entes de ficción en el marco de una historia de terror que deja de lado la 
individualización propia del Auto de Fe de Logroño de 1610, pero que conserva las creencias 
derivadas del mismo. No podemos dedicar todo el espacio que merecería este texto, el cual 
abordamos con profundidad en otras publicaciones (Lara Alberola, 2024a y 2025), pero cabe 
destacar que se presenta a las integrantes de la secta que se reúnen en el monte Aquelarre,14 
entre Echalar y Zugarramurdi, como «mujeres decrépitas», con «semblantes tiznados y 
rugosos», en «desnudez completa» y se añade que «sus pechos lacios, sucios y colgantes, sus 
cortos y desmelenados cabellos, sus miembros descarnados causaban pavor» (El correo de la 
moda. Álbum para señoritas, 24 de enero de 1858: 21) y en referencia, por ejemplo, al baile, se 

13  Sabemos que en esos años se mantenía el interés en estas brujas porque, precisamente, en 1856 se había publi-
cado en La Ilustración, de mano de José Güell y Renté, el Resumen del Auto de fe a las brujas celebrado en Logroño el año 
de 1610: seguido de la famosísima carta sobre igual asunto del Inquisidor de Calahorra al Condestable de Navarra en 1590, 
que sintetiza la edición de Moratín de 1820 y facilita al lector la carta del Inquisidor de Calahorra al Condestable de 
Navarra en 1590, reproducida del códice D. 150 de la Biblioteca Nacional de Madrid. Este escrito se reedita en 1862 
en La Iberia. Estos sucesivos resúmenes relativos al texto de Moratín, con los pertinentes comentarios del autor de 
turno, contribuyen a la consolidación de las brujas de Zugarramurdi como referencia obligada. 

14  Según Carreras, «a menudo relacionamos a la bruja con un tiempo y lugar remotos. Las montañas nos 
podrían parecer, pues, el escenario idóneo para sus actividades y su esquiva presencia. Estas montañas, además, están 
pobladas por comunidades que se caracterizan por tener que sortear y adaptarse a un mundo a menudo hostil, con 
pocos recursos disponibles, creando así relaciones que suelen ser tensas, aunque profundas, con el entorno. Eso hace 
que en Europa las montañas sean tierras de brujas por antonomasia, lo que queda plasmado en numerosas ocasiones, 
tanto en el ámbito popular con la imagen estereotípica del encuentro nocturno como en el ámbito culto» (2022: 43).



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

460

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

incide en: «saltos, gritos, tumbos, contorsiones, vueltas, todo era sobrenatural, todo horrible 
a la vista, todo confuso al oído, todo incomprensible…» (22). Izar, el niño perdido en el 
monte que presencia tal encuentro, se horroriza al escuchar hablar «de asesinatos a sangre 
fría, de mutilaciones de niños, de profanaciones de cementerios…» (22). Se explota, como 
vemos, la vertiente más terrorífica de la brujería en una historia cuyo final trata de explicar 
por qué ese monte parece maldito y los sábados por la noche se oyen lastimeros quejidos y 
sonidos extraños. Y esto se hace aprovechando todo lo que se conoce previamente, a partir 
de la reedición de la relación de Juan de Mongastón anotada por Moratín (1811).15 Se trata de 
una producción que, como se puede observar, destaca desde un prisma ecogótico, en tanto 
ese siniestro monte alberga la malignidad. 

En otra línea, el artículo crítico (sin firma) dedicado a El diario español se centra en la 
Inquisición, oponiéndose a lo vertido por dicho periódico, el cual hacía referencia a la con-
dena de las brujas de Zugarramurdi. Según lo plasmado en estas líneas, el otro texto hablaba 
de «quemaderos, hogueras purificadoras, relapsos, tortura, suplicio por el fuego, monótono 
gemir de los franciscanos, brujas de Zugarramurdi…» (La Esperanza, 8 de agosto de 1867: 1). 
Este redactor se muestra en desacuerdo con esta imagen del Santo Oficio. En esta clase de 
críticas nunca comparecen las mágicas de Barahona, puesto que su proceso cayó en el olvido 
(además, ninguna de las imputadas fue condenada a muerte) y solo permaneció la creencia 
genérica en que se reunían en los archiconocidos campos sorianos.

Un trabajo similar es el publicado por Julián de Zugasti y Sáenz sobre «La bohemia» 
(prepublicación de un capítulo del tomo iv de su magna obra El bandolerismo. Estudio 
social y memorias históricas). Menciona en esta ocasión Zugarramurdi para clarificar las 
particularidades de las prácticas hechiceriles de las gitanas: «se comprenderá que hacer 
mal de ojo, atraer voluntades, y echar sueño a puñados sobre las personas, no son en 
ninguna manera obra de brujería anti-cristiana de Zugarramurdi» (Revista de España, 
julio de 1877: 527). Más adelante se recalca que se encargaban de ciertos menesteres, «si 
bien no presumían de volar, ni de salir por las puertas del humo, ni de valerse de unturas, 
ni de tener sapito en el ojo, como las del famoso aquelarre de Zugarramurdi» (Revista de 
España, julio de 1877: 525), cuyas particularidades son bien conocidas. Nuevamente, estas 
mujeres navarras sirven como modelo con el cual confrontar, en este caso, a las hechiceras 
bohemias.

Ildefonso Antonio Bermejo pone el foco otra vez en Zugarramurdi en un artículo 
crítico sobre la Inquisición de Logroño, «Clemencia de los Inquisidores de Logroño», 
para la elaboración del cual se vale tanto de la relación reeditada por Moratín como del 
tratado de Pierre de Lancre. Concluye que:

[…] nuestros lectores habrán creído racionalmente que el tribunal de Logroño, 
después de haber escuchado las anteriores extravagancias, que prueban que la aso-
ciación de hechiceros no era más que una absurda quimera, se habría apresurado a 
confiar a los visionarios de Vera y Zugarramurdi a los cuidados y a las luces de algún 
sabio médico. Nada de esto; la inquisición creyó a puño cerrado que los habitantes 
de Navarra se habían constituido en secta. (El Imparcial, 17 de junio de 1882: 1)

No obstante, finaliza resaltando que los procedimientos aplicados en España no podían 
compararse en crueldad con los de Francia.

15  Goizueta, evidentemente, también aprovecharía la tradición de la zona vasco-navarra, que tan bien conocería, 
como propulsor de la literatura fuerista vasca ( Juaristi 1998: 108; Emborujo, 1991-1992: 484, n. 1; Caro Baroja, 1995b: 
744, n. 10; Rivero Gómez, 2005: 11), pero, sin duda, conoció y consultó el mencionado panfleto.



461

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

En el mismo año, Arturo Campión publica un fragmento de Noche en Zugarramurdi, 
un relato de extensión considerable que verá la luz íntegramente, como ya hemos dicho, 
en un volumen en 1897. La Revista Vascongada ofrece solo el capítulo vi, titulado El ake-
larre = La misa negra, que recala en el conventículo celebrado en las inmediaciones de 
Zugarramurdi16 —en el cual se ve involucrado un caminante que se pierde en el bosque 
y es guiado por una sospechosa anciana—,17 aunque en las líneas recogidas en prensa no 
se precisa nada acerca de la ubicación, esto sí se hace en el resumen que se presenta en 
la misma revista (Revista Vascongada, julio a diciembre de 1882: 320-322). De esta parte 
destaca, además de las particularidades del sabbat, cuya complejidad no hace posible ana-
lizarlas en este trabajo, la maldad de las brujas que allí se reúnen: «depositamos en la cuna 
del recién nacido los gérmenes del clup, de la escarlatina y del sarampión. […] En el 
establo caen heridas de muerte por nuestra mano las blancas ovejas, las ágiles cabras, los 
tardos bueyes» (Revista Vascongada, julio a diciembre de 1882: 435); su horrenda aparien-
cia: «mi antigua pareja, desnuda completamente, estaba horrible. Tenía el cuerpo tiznado 
de hollín, la cana e inculta cabellera destrenzada, los pechos lacios, el vientre arrugado, 
las piernas flacas, las rodillas abultadas, los pies chatos y grandes» (Revista Vascongada, 
julio a diciembre de 1882: 436); o el aspecto más criminal de la secta debido a la sed de 
sangre del demonio, que exige sacrificios humanos: «Bonifacio blandió el cuchillo y lo 
hundió en el seno de la virgen; un impetuoso chorro de sangre saltó, salpicando de rojo la 
blanca vestidura del verdugo. Ocultóse la luna, silbó el viento, tembló el suelo, veláronse 
con pardas nieblas las cumbres de todos los montes y de sus pétreas entrañas brotó un 
¡ay! lastimero…» (Revista Vascongada, julio a diciembre de 1882: 439). En consecuencia, 
esta producción destaca especialmente desde un enfoque ecogótico, como sucedía con 
Goizueta, dada la vinculación de un determinado entorno natural con todo tipo de abe-
rraciones brujescas.

En otra vertiente que tiene que ver más con la pervivencia de la superstición, el artículo 
sobre «Madrid» de Manuel Ossorio y Bernard nos recuerda nuevamente los aquelarres de 
Zugarramurdi en la siguiente reflexión:

Los encantos, la magia, los hechizos, la nigromancia, todo lo que la credulidad y 
la superstición labraron en el ánimo del hombre tenía profundísimas raíces que 
no han podido arrancarse. Los menos supersticiosos nos reímos frecuentemente 
oyendo hablar de brujas; pero después, al mirar, por ejemplo, a mi vecina, doña 
Nicasia, acariciando al gatazo negro que comparte con ella el hospitalario techo, y 
al sentir en la noche del sábado ruido de ventanas que se abren o de escobas que se 
mueven, nuestro pensamiento se traslada a los aquelarres de Zugarramurdi, y otros 
puntos análogos y no nos atreveríamos a llamar a la puerta de la vecina por el temor 
de que estuviera ausente. (El Día, 9 de noviembre de 1883: 4)

El temor a las brujas permanece incluso en las personas más incrédulas.
Y, precisamente, la atracción por estos temas justifica la existencia de narraciones sobre 

brujas y aquelarres, como sucede nuevamente con Grachina, del mismo Arturo Campión, 
texto con numerosos puntos en común con Noche en Zugarramurdi que se centra en el 
intento por parte de unas muchachas de iniciar a la protagonista en la secta, lleván-

16  El propio autor, en una nota al pie, reconoce que los hechos plasmados son de carácter histórico y que están 
tomados del proceso de Logroño de 1610, entendemos que de la relación de Mongastón (Revista Vascongada, julio a 
diciembre de 1882: 433).

17  Parker (2020: 164) habla, en el marco de lo ecogótico, de la bruja como uno de los monstruos más importantes 
que acechan en el bosque. 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

462

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

dola una determinada noche al aquelarre. Este relato sí se publica de forma completa en 
prensa y nos presenta un conventículo realizado en los alrededores de Urdax y Zugarra-
murdi. Detalla el recorrido desde la primera población hasta el apartado lugar donde se 
dará el brujesco encuentro: «El valle se muestra negro y profundo como un pozo. En la 
boca tenebrosa de la hondonada flotan undívagos y multiformes vapores, pálidos unos, 
fosforescentes otros. Entre las ramas de los árboles brillan inmóviles los redondos ojos de 
los búhos...» (Revista Euskara, 1883: 147). Precisamente, estos detalles sobre el entorno y la 
ambientación justifican el estudio de los escritos de este autor desde un prisma ecogótico, 
pues se presenta una naturaleza sombría y tenebrosa, muy apta para recibir a los integran-
tes de la secta: «Un enjambre de hombres y mujeres, montados en cerdos, en escobas y en 
gallos, hendió los aires con vocerío y estrépito indecibles de hierros, tambores y trompe-
tería, dejando tras sí humo y hedor de azufre y hollín» (Revista Euskara, 1883: 148). Se deja 
claro que «El lugar en donde se hallaban era una extensa meseta alfombrada de menuda 
y espesa yerba» (Revista Euskara, 1883: 149). A estos parajes se alude, en realidad, al hablar 
de las brujas de Zugarramurdi, dado que no todas las personas que acudían a la asamblea 
habitaban en tal aldea, pero sí se reunían siempre en sus inmediaciones. El núcleo de este 
escrito es la presentación de unas neófitas ante el demonio. El diablo pregunta a una de 
ellas «¿Es cierto que estás dispuesta a abominar de todo lo que has adorado hasta el día, y 
a despreciarlo y a cubrirlo de ludibrio y que reniegas de ello?» y la nueva adepta responde 
«Sí, señor, es cierto» (Revista Euskara, 1883: 154).

Dichos conventículos siguen referenciándose en el trabajo «Españoles Notables», que 
incluye a Miguel de Goiburu, «rey de la secta de los brujos del Aquelarre de Vera y Zuga-
rramurdi (Navarra), famoso tempestario o movedor de tormentas en los mares de San 
Juan de Luz, condenado por la Inquisición y comprendido en el auto de fe celebrado en 
Logroño en 1610, único que en España se llevó a efecto por causas de herejía bruja…» 
(Revista Popular de Conocimientos, 8 de mayo de 1887: 64). Del mismo año es la crítica de 
La bruja de Chapí de «Revista de Teatros» firmada por Ramiro, que menciona otra vez 
Zugarramurdi al detenerse, en relación con la obra, en las artes mágicas desde la Edad 
Media en adelante. Cuando llega a la secta de los brujos, se centra en la persecución, la 
cual se lleva a cabo «hasta ensangrentarse en el siglo xvii con la reunión que de ellos se 
verificaba en Zugarramurdi, a cuyo aquelarre, presidido por una tal María Jureteguía, fue 
conducido por la confesión de una muchacha francesa» (Revista Contemporánea, octubre 
de 1887: 642). Hecho que se repite en el artículo «Ecos madrileños. El hipnotismo en los 
salones», sobre hipnotismo y espiritismo. El escrito concluye que la situación al respecto 
es «ni más ni menos como si estuviésemos en los tiempos de La bruja y de los aquelarres 
de Zugarramurdi» (La Época, 6 de febrero de 1888: 1). Como se puede observar, el siglo 
xvii queda marcado por la celebración del Auto de Fe de 1610.

Antes de finalizar el siglo, todavía hallamos a las mágicas de Zugarramurdi en «La 
mujer», recopilación de mujeres notables (continuación de un trabajo publicado con ante-
rioridad) en la que se incluye a María Jureteguía y María de Zozaya. De la primera se 
aclara que «aseguraba, en el siglo xvii, haber sido seducida, en su infancia, por una hechi-
cera, y conducida, por ella, varias veces, a la diabólica asamblea llamada “Aquelarre”…»; 
en cambio, de la segunda no se indica nada acerca del conventículo de Zugarramurdi, solo 
se expone que usaba primero la magia blanca y, posteriormente, la negra para engañar al 
vulgo (El Álbum Ibero-americano, 30 de enero de 1898: 41). 

En el trabajo expositivo de Manuel Serrano y Sanz sobre «Pedro de Valencia» (Revista 
de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1 de mayo de 1899: 290-312), se aportan interesantes 
reflexiones de carácter histórico relativas a la secta de Zugarramurdi, pero en relación con 
las aportaciones del mencionado erudito. Por ello, se expresa: «Que los brujos y brujas 



463

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

eran gente detestable y capaces de los crímenes más horrendos, no puede ser puesto en 
tela de juicio; pero el condenar a seis personas a la hoguera, no ya solamente por delitos 
comunes, sino por sus viajes aéreos y fantásticos aquelarres, fue un error altamente censu-
rable» (Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1 de mayo de 1899: 308). Se resalta el papel 
de este intelectual tras el Auto de Fe de Logroño, pues combatió en su obra duramente las 
creencias vertidas durante el mismo. La relación publicada tras la condena pública llevó 
a Pedro de Valencia a escribir su Discurso acerca de los cuentos de las brujas, lo cual resultó 
determinante en la moderación posterior de la Inquisición.

Ese mismo año vuelven a comparecer estas mágicas navarras en la crítica de ballet 
«El ballet volant», que resulta muy llamativa, pues se dice que «siete señoritas voladoras, 
conocidas en el mundo de los fenómenos atmosféricos con el nombre de las Reinas del 
Aire, están justificando cada noche al Santo Tribunal de la Inquisición en aquel célebre 
proceso formado a las brujas de Zugarramurdi, por volar y otros excesos. Vuelan, en 
efecto…» (Iris. Revista Semanal Ilustrada, 27 de mayo de 1899: s. p.). Los comentarios de 
espectáculos varios encuentran también en estas figuras el recurso perfecto para comparar 
aquello que se desea valorar. En esta ocasión, tan reales parecerían los vuelos de las baila-
rinas que no se podía obviar su similitud con esas brujas que surcaban los cielos nocturnos 
rumbo a su asamblea.

Asimismo, el artículo etnográfico de Wanderer «El castillo de Trasmoz y las brujas» 
comprueba la continuidad de ciertos aspectos de la brujería en el imaginario colectivo, se 
habla sobre el contacto de este escritor con varias «brujas» reales, la Casca y las Galgas. 
Insiste en que:

No eran estas, ni ninguna de las otras brujas célebres a quienes vi en mis excursiones 
por el país o de quienes oí referir hechos, mujeres poseídas, histéricas o neuró-
ticas, como las que figuraron en los procesos de la Inquisición, sobre todo en el 
memorable Zugarramurdi. Ninguna parecía tener ni aun siquiera nociones vagas 
o transmitidas por tradición sobre las artes ocultas, ni fórmulas para conjuros o 
maleficios (Alrededor del mundo, 9 de junio de 1899: 22).

Y vuelve a referirse a las mujeres navarras al hablar del ungüento. Esta vez, eso sí, las 
denomina «poseídas, histéricas o neuróticas», apelando al sinsentido que se recoge en las 
relaciones de sucesos y que solo podía deberse a la enfermedad mental, ya fuera perma-
nente o transitoria.

En definitiva, las brujas de Zugarramurdi se mencionan a partir de 1812, tras la 
publicación de las anotaciones de Moratín al Auto de Fe de Logroño (1811) y hallamos 
alusiones en textos críticos, cartas y artículos, en respuesta a otros escritos, o bien sátiras 
políticas (1812, 1851, 1867 y 1882); artículos sobre temas varios, como el carnaval, la ciudad 
de Madrid, el hipnotismo y el espiritismo, y un viaje para investigar sobre las brujas del 
Moncayo (1834, 1883, 1888 y 1899); relatos y leyendas (1836, 1843, 1858, 1882 y 1883), entre 
los cuales destaca tanto la leyenda vascongada Aquelarre publicada en prensa en 1858, 
como el fragmento Noche en Zugarramurdi y la narración Grachina de Arturo Campión, 
que ven la luz sucesivamente en 1882 y 1883, por dedicarse íntegramente a las brujas del 
Baztán; reseñas de la obra de Moratín,18 las cuales indican la prolongación del interés en 
este texto; referencias a figuras históricas procesadas en el Auto de Fe de Logroño en lo 
que sería una especie de diccionario de hombres y mujeres ilustres (1887 y 1898); críticas 

18  Como las que ven la luz en 1837, 1856 y 1862, aunque no las hemos incluido en el repaso del apartado 
correspondiente.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

464

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

de espectáculos (1887 y 1899) y trabajos teóricos sobre la etnia gitana o Pedro de Valencia 
(1877 y 1899).

La primera alusión tiene lugar en 1812 en el marco de una crítica burlesca, como ya 
hemos visto, resaltando la paciencia que tienen los brujos durante la asistencia al aquela-
rre del valle de Baztán. Seguramente, esto viene motivado por lo que el citado opúsculo 
detalla acerca del conventículo y su estructura, pues consta de múltiples actividades, 
ampliadas en las festividades especiales. Ha de tenerse en cuenta, además, que los inte-
grantes de la secta suelen ser amonestados y castigados si han faltado a alguna reunión o 
no han practicado todo el mal posible. Su dedicación a la causa ha de ser bien patente.19 
La comparación de los redactores a los que se pretende vilipendiar con las brujas de 
Zugarramurdi supone, evidentemente, una ofensa. 

En sucesivos textos, se conecta Zugarramurdi con la Inquisición y su labor, o bien se 
resalta de forma general la dimensión histórica del caso, ya sea en textos literarios como 
de no ficción. Esto sucede con los diarios referenciados de 1834 sobre el Carnaval, de 
1836 que incluye el relato La aparición nocturna, de 1882 acerca de la actuación inquisito-
rial en Logroño, de 1887 en relación con españoles notables, de 1888 sobre hipnotismo y 
espiritismo, y el trabajo centrado en Pedro de Valencia de 1899. El resto de las muestras 
incluidas optan por resaltar la conversión de estas brujas en un referente nacional de estas 
prácticas, en un lugar común, como se puede ver en los textos de 1841 sobre la Cañizares 
cervantina (incidiendo en el vuelo como elemento fundamental), de 1877 sobre las gitanas, 
de 1883 sobre Madrid y la superstición, y de 1899 sobre el ballet de mujeres voladoras 
(que recala nuevamente en el vuelo como núcleo) o el firmado por Wanderer. Eso sí, este 
último también se inclina por destacar la dimensión «real» de estas féminas al referirse 
a ellas como poseídas, histéricas y neuróticas, optando por su imaginación desbordante 
como base de todas las historias recogidas acerca de sus presuntos crímenes. Solo Aque-
larre, Noche en Zugarramudi y Grachina desarrollan multitud de aspectos de las prácticas 
navarras, con interesantes matices, que hacen de estos textos muestras únicas que merece 
la pena estudiar de manera aislada y concienzuda. Eso sí, en el caso de Goizueta, la 
primera aparición no se da en la prensa, sino en el volumen Leyendas Vascongadas de 1851. 
En cambio, Campión sí da a conocer un capítulo de su Noche en Zugarramurdi en 1882 
y la totalidad de Grachina en 1883 en la prensa local, aunque la mayor difusión se daría 
en 1897 con su volumen completo. Y es, precisamente, en estas llamativas producciones 
donde se puede aplicar con profundidad y aprovechamiento el enfoque ecogótico, dado 
que se desarrolla el conventículo en un espacio agreste y se otorga un papel fundamental 
al paisaje boscoso y montañoso, atendiendo sobremanera a la descripción del entorno y a 
la ambientación, siempre desde un prisma sobrecogedor y terrorífico. 

2.3. Las menciones conjuntas

En primer lugar, destaca la leyenda Las brujas de Cangas en Galicia de Antonio Neira. 
Se trata de la reedición de un texto que ya vio la luz anteriormente y que no localizamos 
hasta este número de la revista. En el relato se plasma, con todo detalle, una reunión 

19  En referencia a la asamblea, Mongastón (Relación de las personas que salieron…) se detiene en el vuelo para 
llegar hasta el lugar de la reunión, la adoración al demonio, los castigos infligidos a quien ha faltado al encuentro, 
el secreto que se debe guardar con respecto de estas citas, el baile, las prácticas malignas instigadas por el diablo, las 
metamorfosis en animales de los asistentes, el tabú que supone el nombre de Jesús (si se pronuncia, todo se esfuma al 
instante), los sabbats en festividades especiales (que incluyen adoración, confesión, misa negra que consiste en prepa-
ración del altar, sermón, ofertorio, adoración a través del ósculo infame, consagración, comunión, relaciones sexuales 
con el demonio y orgía). Para más información, véase Lara Alberola (2017a y 2017b).



465

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

brujeril en la citada población gallega y, al final, se expone, haciendo referencia a los habi-
tantes de Coiro: «es para ellos el Zugarramurdi de estas tierras, el Aquelarre de la costa, 
y como tan juiciosamente dijo el erudito gallego P. Sarmiento “la Barahona de Galicia”» 
(Revista de Teatros, 9 de junio de 1843: 2). Nos encontramos ante una referencia conjunta 
que corrobora la indiscutible fama tanto de los llanos de Soria como de la aldea navarra. 

Unos años más tarde, ve la luz otro escrito significativo para nuestro objeto de estudio, 
ya que Bretón de los Herreros expresa en su artículo «El sábado»: «Excuso […] investigar 
[…] si el lugar de mayor querencia y jerarquía, la metrópoli, digámoslo así, de las brujas 
españolas fue Zugarramurdi o fueron los campos de Barahona» (La América, 8 de sep-
tiembre de 1857: 11).20 Entendemos, por tanto, que estas dos ubicaciones, como ya hemos 
visto, se hermanan. 

Eso sucede, igualmente, en Desde mi celda vii de Bécquer, con las siguientes palabras: 
«Desde tiempo inmemorial, es artículo de fe entre las gentes del Somontano que Trasmoz 
es la corte y punto de cita de las brujas más importante de la comarca. Su castillo, como 
los tradicionales campos de Barahona y el valle famoso de Zugarramurdi, pertenece a la 
categoría de conventículo de primer orden…» (El Contemporáneo, 10 de julio de 1864: 3).21 
Todo escenario que constituya el núcleo de reunión de las brujas ha de poder conectarse 
con los dos que sirven de modelo, Barahona y Zugarramurdi.

Por otra parte, la crítica política «El camino derecho» nos regala estas líneas:

[…] habiendo de atravesar un interregno parlamentario no tan largo, ni con mucho 
como el de 1881, pero de algunos meses, y habiendo de procederse a unas elecciones 
generales, puede decirse que nos convenía a los conservadores la actitud violenta, 
personal, furiosa y propia del aquelarre de Zugarramurdi o el de Barahona, más bien 
que de oposiciones liberales que las últimas han adoptado y mantienen. (La época, 
23 de marzo de 1884: 1) 

Se aprovechan ciertas características brujescas, sobre todo en el transcurso del sabbat, 
para que sirvan como ejemplo de los conservadores, pues es menester que adopten una 
posición más agresiva frente a sus oponentes.

Por último, el relato Bodas del diablo (cuento casi de brujas), de Ángel Chaves, compara 
a la protagonista, la tía Gurriata, con las brujas de estas dos ubicaciones: «Si la que yo 
tenía por bruja como aquellas que cuentan que en mejores días para tan respetable clase 
se reunían en Barahona o Zugarramurdi había sido mirada desde antiguo con enojo por 
sus sordideces y desabrimientos, desde que teníamos al invasor dentro de casa nos la hacía 
odiosa su no recatado afrancesamiento» (Madrid Cómico, 3 de octubre de 1896: 337-338). 
Una bruja que se preciase había de guardar alguna relación con las mencionadas mágicas. 
El núcleo de la narración, sin embargo, no tiene que ver con poder preternatural alguno, 
sino con la invasión de los franceses, que se acercan a la población (Foncenceña) y la 
suposición de que Gurriata tiene relación con los espías, cosa que al final se confirma y 
que posee consecuencias fatales para los vecinos.

En resumen, entre estas menciones conjuntas, encontramos un artículo expositivo 
(1857, 1868), una leyenda y dos relatos, uno de ellos en forma de epístola (1843, 1864 y 
1896), y una crítica política (1884). Tales referencias evidencian con más énfasis que cua-
lesquiera otras el hecho de que ambas ubicaciones y, en consecuencia, los oficiantes que 
allí se reúnen son auténticos emblemas de la brujería. De ahí que se compare en 1843 

20  Este texto se reedita en 1868.
21  También se reproduce en La Época, tomado de este primer diario.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

466

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

Cangas con estos otros dos puntos tan representativos en lo tocante al conventículo, que 
Bretón de los Herreros los haga competir en jerarquía en 1857, que Bécquer utilice estos 
dos espacios en 1864 para comparar con ellos el castillo de Trasmoz o que se resalten las 
similitudes de la tía Gurriata con las arquetípicas brujas de tales enclaves en 1896. Solo 
un escrito se aparta de esta tónica general, «El camino derecho» de 1884. En tanto apor-
tación de carácter político, recordemos que se limita a aconsejar a los conservadores que 
adquieran el carácter violento y furioso de las féminas de Barahona y Zugarramurdi en 
los aquelarres. Esta recomendación se comprende mejor si se toman algunos fragmentos 
de una novela muy significativa en el sentido de lo que estamos trabajando, como es El 
fraile o la reliquia entre las ruinas de Joaquín del Castillo y Mayone (1837). Las líneas que 
siguen corroboran ese talante brujesco al que se alude. El tío Concha habla de un:

Coro descomunal en desentonados alaridos acompañados de una música descon-
certada. Oíanse a la vez aterradores aullidos, descompasados clamores, profundos 
ayes, terribles graznidos; y estas voces aunadas con el sonido instrumental parecido 
al ladrido del perro, al rebuzno del jumento, al rugido del león, al silbido de la ser-
piente aumentaba más y más el pánico terror por todos aquellos contornos (Castillo 
y Mayone, 1837: 101).

Esa violencia también se hace evidente cuando una bruja expone algunos de sus crí-
menes: «He dado muerte (continuó) a siete niños a punzadas de alfileres, a quienes he 
chupado la sangre por las cisuras que les he hecho en diferentes partes del cuerpo» (104). 
Y en el momento en que el diablo da pautas a sus secuaces: 

Encargó, ordenó y mandó el diablo a todos los circunstantes hacer cuanto mal 
pudiesen a las personas cristianas y aun a las brujas que les hubiesen ofendido. De 
repente comenzó toda aquella llanura a dar vaivenes a uno y otro lado: aumentábase 
por momentos la agitación de toda la asamblea: el demonio en medio rodeado 
de espíritus infernales, sapos, culebras, lagartijas, escorpiones y un sinfín de otros 
animales y sabandijas comenzó a elevarse: abriéronse siete bocas que vomitaban 
fuego, azufre, resinas y betunes: en lo profundo se oían suspiros, ayes y clamores que 
parecían salir del centro de la tierra (138).

Si hacemos referencia ahora a todas las alusiones recogidas desde un inicio en relación 
tanto con Barahona como con Zugarramurdi, la mayoría se dan en textos ajenos a las 
cuestiones mágicas que solo mencionan de manera puntual estas dos ubicaciones porque 
hacerlo significa remitir a las brujas y sus crímenes, y a la celebración de los conventí-
culos. El supuesto comportamiento de estas mujeres (también hombres) durante dichos 
encuentros hace que sea relativamente fácil incluir a estas mágicas en diatribas y textos 
de carácter político. En el elenco presentado, hay algún ejemplo de escritos que pueden 
presentar un interés de carácter más general en el marco del estudio de la magia y la 
superstición: Sobre las brujas del P. Martín Sarmiento de 1782, el Examen analítico de las 
obras de Miguel de Cervantes de 1841, Las brujas de Cangas en Galicia de 1843, Aquelarre 
en su versión de 1858, Desde mi celda vii de 1864, De las artes mágicas y la adivinación en el 
suelo ibérico… de 1871, Noche en Zugarramurdi (fragmento) de 1882, Grachina de 1883, Las 
bodas del diablo de 1896 y El castillo de Trasmoz y las brujas de 1899. Son bien textos con 
información muy interesante de carácter histórico y antropológico, bien obras relevantes 
desde una perspectiva literaria.



467

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

Encontramos varios casos de simples menciones, eso sí, muy significativas en tanto se 
convierte en una costumbre relacionar las prácticas brujeriles con ciertas ubicaciones. Del 
mismo modo, se alude a dichos puntos geográficos en artículos críticos acerca de la Inqui-
sición o cuando se menciona a esta institución en otra clase de aportaciones, pues no se 
olvida hacer referencia al proceso de 1610 principalmente; destacándose así la dimensión 
histórica del caso de Logroño, cosa que no sucede con las mágicas de Barahona. Igual-
mente, se daría por incluido todo lo relativo a esta causa en los resúmenes y comentarios 
acerca del texto de Moratín o en los diccionarios de hombres o mujeres célebres. Otra 
clase de uso se hace en aquellos escritos en los que se utilizan Barahona y Zugarramurdi 
como término de una comparación, como hemos visto que sucede en distintas mues-
tras analizadas, al haberse instaurado en el imaginario colectivo y constituir ya un lugar 
común. 

Por tanto, destaca, sobre todo, la utilización metonímica y comparativa, sobre todo la 
proliferación de usos peyorativos presentes en diatribas y artículos políticos, así como la 
referencia obligada, en el caso de Zugarramurdi, al hablar de la Inquisición.

Se puede observar que las brujas estudiadas son inseparables de la ubicación en que 
se dan cita, que forma parte del rótulo con el que son presentadas. Incluso basta con 
mencionar el emplazamiento en cuestión para que, de forma automática, se piense en la 
brujería. Si se alude a los campos de Barahona o al valle de Zugarramurdi en relación con 
alguna persona, queda clara su adscripción. No es menester más. Esto que parece algo tan 
simple posee repercusiones considerables, sobre todo en el marco de la ecocrítica, por la 
trascendencia que posee el entorno agreste en que se desarrolla el que podríamos definir 
como elemento más idiosincrásico de la secta. 

Desde una perspectiva ecogótica, hemos de decir que esa concepción de la naturaleza 
salvaje como un elemento que causa temor por todo lo que de maligno puede albergar se 
aprecia de un modo tangencial en la mayoría de las muestras presentadas, pues nos hemos 
limitado a las meras menciones de estas brujas que hallamos en la prensa, como evidencia 
de su asentamiento en el ideario y su conversión en un referente indiscutible, a modo de 
modelo de la brujería española. Sin embargo, si leemos entre líneas y tomamos en consi-
deración, sobre todo, relatos como los de Goizueta y Campión y también la presencia y 
características de estas figuras en novelas como las que hemos recogido para mostrar que 
estas mágicas invadieron las letras de los siglos xviii y xix, veremos que tales mujeres, 
presentadas prácticamente siempre como una colectividad, se identifican plenamente con 
su procedencia o, al menos, con el punto en que se celebran sus ayuntamientos. 

En todo caso, todas las alusiones recogidas demuestran que Barahona se utilizaba ya 
en la literatura y la prensa del siglo xviii, pues ya se habían integrado en el imaginario, 
a pesar de que, como se ha podido comprobar, no se apunta ni una sola vez al proceso ni 
de 1527 ni de 1555 y, mucho menos, a las mujeres implicadas en los mismos. Zugarramurdi 
se recupera tras la publicación en 1811 de la relación de Mongastón anotada por Moratín, 
lo cual supone el rescate de un panfleto que tanta difusión conoció en el siglo xvii. A 
partir de ese momento, tal localización cobra incluso más relevancia que la consabida 
Barahona, aunque los campos sorianos siguen apareciendo hasta final de siglo, incluso se 
le hace competir con los valles navarros. Las muestras recogidas en las distintas décadas 
corroboran que estos espacios se consolidan como referencias obligadas en relación con 
la brujería, que quedan integradas en la tradición y en la literatura.22

22  Como ejemplo, podemos mencionar el relato Las brujas de Barahona de Ramiro Blanco, publicado en 1909, 
que da cuenta de la pervivencia de todo lo explicado en este artículo con respecto a estas mágicas; y La dama de Urtubi 
de Pío Baroja, de 1916, que contextualiza una historia de amor en el marco de las prácticas brujeriles del siglo xvii que 
fueron juzgadas en el Auto de Fe de 1610.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

468

Eva Lara Alberola Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

Conclusiones 

Los textos presentados en este artículo, seleccionados por las distintas referencias que 
encontramos en ellos tanto a las brujas de Barahona como a las de Zugarramurdi, dan 
cuenta del interés suscitado por estas figuras y de su asentamiento en el ideario. De hecho, 
se convierten en un lugar común en relación con el universo brujesco peninsular, pues se 
citan por doquier como embajadoras de estas prácticas y de la costumbre bien arraigada 
de vincular unas determinadas prácticas a puntos geográficos concretos, que adquieren 
notoriedad por ser espacios rurales que albergan la celebración de las asambleas. No 
son los únicos enclaves con fama al respecto, pero sí, al parecer, los que más sobresalen. 
Además, resultan interesantes porque, a pesar de basarse en dos procesos, uno de 1527 (y 
otro fruto de un rebrote en 1555) y otro de 1610, solo en el segundo caso se mantienen alu-
siones a las causas. No sucede esto en relación con las mágicas de Barahona, totalmente 
desconectadas de los acontecimientos históricos. 

El proceso contra las vecinas de Pareja deja huella, como hemos podido observar, pero 
no en relación con lo acaecido en la sala de justicia ni con las mujeres implicadas. No hay 
ningún escrito que recoja lo sucedido, como es el caso del Auto de Fe de Logroño de 1610. 
Aun así, las historias relativas a las reuniones de las presuntas brujas en los campos de 
Barahona trascendieron. Seguramente, cristalizaron en forma de narraciones y se exten-
dieron entre la población. De esa forma, pervivió la fama de este llano y las prácticas 
asociadas a él, lo que se evidencia sobradamente tanto en la prensa de los siglos xviii y 
xix como en otros materiales (Lara Alberola, 2022a). 

En cuanto a las mujeres del Baztán, se instauran como referencia obligada cuando 
Moratín publica sus jocosas anotaciones junto al opúsculo original en 1811, exactamente 
dos siglos más tarde de su primera edición. De esta manera, se recupera la memoria de 
este proceso y se integra también en el imaginario. Nuevamente, son los aquelarres lo que 
más se menciona y lo que se considera más característico de los integrantes de la supuesta 
secta.

Tras este análisis se puede apreciar que, por una parte, la brujería y las brujas como 
temática siguen despertando el interés en autores y lectores de la prensa del mil setecientos 
y mil ochocientos. De ahí que merezca la pena abordar otros aspectos que pueden llamar 
la atención, como de qué forma aparecen estas prácticas y sus oficiantes representados 
en los relatos, leyendas y folletines (normalmente editados por entregas) y qué arquetipo 
brujeril se instaura en estos materiales (Lara Alberola, 2024b) y sobre qué aspectos con-
cretos se diserta en los trabajos de carácter teórico sobre magia y superstición que recalan 
en esta secta diabólica, que es una tarea aún pendiente. 

En el marco de estos escritos periódicos, destacan, como hemos visto, las alusiones a 
Barahona y Zugarramurdi, el estudio de las cuales, sin duda, contribuye a avanzar en la 
investigación sobre la tradición relativa a estos lugares, tanto desde una perspectiva antro-
pológica e histórica (contribuyendo a la indagación en el ámbito de la superstición y la 
magia en nuestra cultura), como desde un prisma literario, explorando, de alguna forma, 
el paso de una creencia o de la celebridad de una determinada ubicación consolidada en 
el plano de la oralidad a la plasmación por escrito en el seno de la prensa, dejándose así 
constancia a través de un género que permitía recoger las preocupaciones y pensamientos 
presentes en el día a día.



469

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Eva Lara AlberolaLas brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española

Bibliografía

Alquimista, El (12 junio 1800), «Concluye el discurso de ayer», Diario de Madrid, nº 163, pp. 693-
695.

Alonso, Eduardo (1999), «Prólogo», en Leandro Fernández de Moratín, Quema de brujas en 
Logroño, Valencia, La Máscara, pp. 9-25.

Alonso Ramos, José Antonio (2013-2014), «Brujería y magia en la provincia de Guadalajara», 
Cuadernos de etnología de Guadalajara, nº 45-46, pp. 291-330. https://bipgu.es/publicaciones-
cuadernos-etnologia-guadalajara/ 

Andioc, René (2001), «Las reediciones del Auto de Fe de Logroño en vida de Moratín», Alicante, 
Biblioteca Virtual Cervantes. https://www.cervantesvirtual.com/obra/andioc-rene-2/

Anónimo (1841), Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal, en Cuentos fantásticos y sublimes, 
tomo i, Madrid, Oficina del Establecimiento Central, pp. 1-122.

Azurmendi, Mikel (2012), «A vueltas con el término aquelarre», RIEV, nº 9, Homenaje al profesor 
Gustav Henningsen, Jesús María Usunáriz (ed.), Akelarre: la caza de brujas en el Pirineo 
(siglos xiii-xix), pp. 42-53.

Azurmendi, Mikel (2013), Las brujas de Zugarramurdi: La historia del aquelarre y de la Inquisición, 
Córdoba, Almuzara.

B. L. M. (24 junio 1812), «Señor redactor…», Diario de Madrid, nº 176, pp. 810-811.
Barandiarán, José Miguel de (1998), Brujería y brujas: testimonios recogidos en el País Vasco, San 

Sebastián, Txertoa.
Baroja, Pío (1993 [1916]), La dama de Urtubi, Madrid, Alianza.
Bécquer, Gustavo Adolfo (10 julio 1864), «Desde mi celda, vii», El Contemporáneo, nº 1077, pp. 3-4.
Bécquer, Gustavo Adolfo (11 julio 1864), «El castillo encantado de Trasmoz», La Época, nº 5016, 

pp. 3-4.
Bermejo, Ildefonso Antonio (17 junio 1882), «Clemencia de los Inquisidores de Logroño», El 

Imparcial, nº 5429, p. 1.
Blanco, Ramiro (1909), «Las brujas de Barahona», en Tanda de cuentos, Madrid, Lib. de Fernando 

Fe, pp. 124-130.
Blázquez Miguel, J. (1985), Hechicería y superstición en Castilla la Mancha, Toledo, Junta de 

Comunidades de Castilla la Mancha.
Blázquez Miguel, Juan (1989), Eros y Tánatos. Brujería, hechicería y superstición en España, Toledo, 

Arcano.
Bretón de los Herreros, Manuel (8 septiembre 1857), «El sábado», La América, nº 13, p. 11.
Bretón de los Herreros, Manuel (15 abril de 1868), «El sábado», El Panorama, nº 31, p. 242.
Briggs, Robin (2002), Witches and Neighbours. The Social and Cultural Context of European 

Witchcraft, Oxford, Blackwell.
Campión, Arturo (julio-diciembre 1882), «Una noche en Zugarramurdi. Capricho clásico-

romántico. Fragmento. vi. El aquelarre = La misa negra», Euskal-Erria. Revista Vascongada, 
Tomo vii, pp. 433-441.

Campión, Arturo (1883), «Grachina (tradición navarra)», Revista Euskara, Tomo vi, pp. 142-156.
Campión, Arturo (1897), Noche en Zugarramurdi, en Euskariana (parte segunda). Fantasía y realidad, 

Bilbao, Imprenta de la Biblioteca Vascongada, pp. 5-118.
Campión, Arturo (1897), Grachina, en Euskariana (parte segunda). Fantasía y realidad, Bilbao, 

Imprenta de la Biblioteca Vascongada, pp. 119-147.
Cáncer, Gerónimo de (1985 [1650]), «Entremés de los putos», en Javier Huerta Calvo (ed.), Teatro 

breve de los siglos xvi y xvii. Entremeses, loas, bailes, jácaras y mojigangas, Madrid, Taurus, pp. 
228-234.

Caro Baroja, Julio (1995 [1966]), Las brujas y su mundo, Madrid, Alianza.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

470

Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa españolaEva Lara Alberola

Caro Baroja, Julio (1995b), «De nuevo sobre la historia de la brujería (1609-1619)», Príncipe de 
Viana, nº 206, Homenaje a Julio Caro Baroja, pp. 741-802.

Carranza, Claudia (2007), «Monstruos y prodigios en la literatura de cordel del siglo xvii 
español», Revistas de literaturas populares, nº 7.1, pp. 5-35.

Carreras, Júlia (2022), Vienen de noche. Estudios sobre las brujas y la otredad, Barcelona, Luciérnaga.
Castillo y Mayone, Joaquín del (1837). El fraile o la reliquia entre las ruinas, Barcelona, Imprenta 

Nacional de Saurí.
Chaves, Ángel R. (3 octubre 1896), «Bodas del diablo (cuento casi de brujas)», Madrid cómico, nº 

711, pp. 337-338.
Cirac Estopañán, Sebastián (1942), Los procesos de hechicerías en la Inquisición de Castilla la Nueva 

(tribunales de Toledo y Cuenca), Madrid, csic.
Clark, Stuart (2001), «Introduction», en Stuart Clark (ed.), Languages of Witchcraft. Narrative, 

Ideology and Meaning in Early Modern Culture, London, McMillan, pp. 1-18.
Clark, Stuart (2004), «Brujería e imaginación histórica. Nuevas interpretaciones de la demonología 

en la Edad Moderna», en María Tausiet y James Amelang (eds.), El diablo en la Edad 
Moderna, Madrid, Marcial Pons, pp. 21-44.

Cojo de Villaornate (20 abril 1851), «Revista satírica», La Nación, nº 615, p. 3.
Cordente, Heliodoro (1990), Brujería y hechicería en el obispado de Cuenca, Cuenca, Diputación 

Provincial de Cuenca.
Covarrubias, Sebastián de (1611), Tesoro de la lengua castellana o española, Madrid, Luis Sánchez.
De la Huerga Posada, R. (30 enero 1898), «La mujer. María Jureteguía. María de Zozaya», El 

Álbum Ibero-americano, nº 4, p. 41. 
De los Ríos, José Amador (1 de enero 1871), «De las artes mágicas y la adivinación en el suelo 

ibérico. Su influencia en las costumbres, así en la antigüedad como en los tiempos 
modernos», Revista de España, nº 18, pp. 321-348.

Dolan, Frances E. (1994), Dangerous familiars: Representations of Domestic Crime in England, 1550-
1700, New York, Cornell University Press.

Dolan, Frances E. (1995), «Ridiculous Fictions: Making Distinctions in the Discourses of 
Witchcraft», Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies, nº 7.2, pp. 82-110.

Domínguez Cáceres, Roberto (2022), «Gretel y Hansel: notas para una aproximación 
ecogótica», en Jaime Villarreal, Raquel Gutiérrez, Miguel Sáenz (eds.), El ojo intermedial 
i. Autorreflexividad, transmedialidad y transposición, Puebla, Universidad Autónoma de 
Puebla / Editora Nómada Saolibris, pp. 249-274.

Dueso, José (2010), Historia y leyenda de las brujas de Zugarramurdi: de los aquelarres navarros a las 
hogueras riojanas, San Sebastián, Txertoa.

Dueso, José (2019), Leyendas de las brujas de Zugarramurdi, s. l., Createspace Independent 
publishing Platform.

Emborujo, Amalia (1991-1992), «El país vasco en la antigüedad: Antonio de Trueba, un ejemplo 
de la corriente historiográfica fuerista», Veleia. Revista de prehistoria, historia antigua, 
arqueología y filología clásicas, nº 8-9, pp. 483-492.

Estok, Simon C. (2018), The Ecophobia Hypotesis, London & New York, Routledge.
Fernández de Moratín, Leandro (1999 [1811]), Quema de brujas en Logroño, Valencia, La Máscara.
Fernández Ortea, Javier (2017), «Hechicería y superstición en la Alcarria de Guadalajara», 

Cuadernos de etnología de Guadalajara, nº 49, pp. 293-324. https://bipgu.es/publicaciones-
cuadernos-etnologia-guadalajara/ 

Fernández Ortea, Javier (2022), Alcarria bruja. Historia de la hechicería en Guadalajara y los 
procesos de la villa de Pareja, Guadalajara, Océano Atlántico-AH ediciones.



471

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española Eva Lara Alberola

Flys Junquera, Carmen (2015), «Ecocrítica y ecofeminismo: diálogo entre la filosofía y la crítica 
literaria», en Alicia H. Puleo (ed.), Ecología y género en diálogo interdisciplinar, Madrid, 
Plaza y Valdés, pp. 307-320.

Flores, Enrique y Masera, Mariana (2010), Relatos populares de la Inquisición novohispana. Rito, 
magia y otras «supersticiones», siglos xvii-xviii, Madrid, csic-Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Fonseca, Luis de (1611), Relación summaria del auto de la fe que los Señores Doctor Alonso Bezerra 
Holguin, del Ábito de Alcantara, Licenciado Ioan de Valle Alvarado, Licenciado Alonso de Salaçar 
Frías, Inquisidores Apostólicos en el Reyno de Navarra y su destricto, celebraron en la Ciudad de 
Logroño, en siete y ocho días del mes de Noviembre, de mil y seyscientos y diez años, Burgos, Juan 
Bautista Varesio.

García Berlanga, Gumersindo (2006), De Barahona y de sus brujas, Soria, Ochoa.
García de Arrieta, Agustín de (junio 1841), «Examen analítico de las obras de Miguel de 

Cervantes», El Instructor o Repertorio de historia, bellas letras y artes, nº 90, pp. 177-183.
García Escobar, Ventura (27 mayo 1855), «La corte del almirante, cap. xi», Semanario pintoresco 

español, nº 21, pp. 164-165.
Gaskill, Malcolm (2001), «Witches and Witnesses in Old and New England», en Stuart Clark 

(ed.), Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early Modern Culture, 
London, McMillan, pp. 55-80.

Gentilcore, David (2002), «Witchcraft Narratives and Folklore Motifs in Southern Italy», en 
Darren Oldridge (ed.), The Witchcraft reader, London-New York, Routledge, pp. 97-108.

Gibson, Marion (1999). Reading Witchcraft. Stories of Early English Witches, London-New York, 
Routledge.

Gibson, Marion (2001). «Understanding Witchcraft? Accusers’ Stories in Print in Early Modern 
England», en Stuart Clark (ed.), Languages ot Witchcraft. Narrative, Ideology en Meaning in 
Early Modern Culture, London, McMillan, pp. 41-54.

Goizueta, José María (1851). Aquelarre, en Leyendas vascongadas, Madrid, F. García Padrós, pp. 
11-39.

Goizueta, José María de (24 enero-16 febrero 1858), Leyenda vascongada, nº 243-246, pp. 19-22, 
28-30, 36-37, 42-43.

Güell y Renté, José (6 octubre 1856), «Resumen del Auto de fe a las brujas celebrado en Logroño 
el año de 1610: seguido de la famosísima carta sobre igual asunto del Inquisidor de Calahorra 
al Condestable de Navarra en 1590», La Ilustración, nº 397, pp. 394-395.

Güell y Renté, José (23-27 agosto 1862), «Resumen del Auto de fe a las brujas celebrado en 
Logroño el año de 1610: seguido de la famosísima carta sobre igual asunto del Inquisidor 
de Calahorra al Condestable de Navarra en 1590», La Iberia, nº 2479, 2481 y 2482, p. 3 (en 
todos los casos).

Hartzenbusch, Juan Eugenio (1888 [Ca. 1839]), Teatro de Juan E. Hartzenbusch, i. Los amantes de 
Teruel. Doña Mencía. La redoma encantada, Imprenta y Fundición de M. Tello.

Helman, Edith F. (1959), «The younger Moratín and Goya: On duendes and brujas», Hispanic 
Review, nº 29 (1), pp. 103-122.

Henningsen, Gustav (1983 [1980]). El abogado de las brujas: Brujería vasca e Inquisición española, 
Madrid, Alianza.

Henningsen, Gustav (2004), The Salazar documents inquisitor Alonso de Salazar Frías and others on 
the Basque witch persecution, Boston, Brill.

Henningsen, Gustav (2010), «La brujomanía vasca», en Enrique Ramalle Gómara y Mikel 
Azurmendi Inchausti (eds.), Inquisición, brujería: el Auto de Fe de Logroño de 1610, Logroño, 
Instituto de Estudios Riojanos, pp. 19-32.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

472

Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa españolaEva Lara Alberola

Henningsen, Gustav (2012), «El invento de la palabra aquelarre», RIEV, 9, Homenaje al profesor 
Gustav Henningsen, Jesús María Usunáriz (ed.), Akelarre: la caza de brujas en el Pirineo 
(siglos xiii-xix), pp. 54-65.

Homza, Lu Ann (2023), Pueblos infernales y abogados de las brujas en Navarra (1608-1614), Navarra, 
Universidad Pública de Navarra.

Jorobado, El (18 marzo 1836), «La aparición nocturna», El Jorobado, nº 16, pp. 2-3.
Juaristi, Jon (1998), El linaje de Aitor, Madrid, Taurus.
Lancre, Pierre de (1612), Tableau de l ’inconstance des mauvais anges et démons où il est amplement 

traité des sorciers et de la sorcellerie, París, Nicolas Buon.
Lara, María (2013), Brujas, magos e incrédulos en la España de los Siglos de Oro, Cuenca, Alderabán.
Lara Alberola, Eva (2017a), «El panfleto de don Juan de Mongastón sobre las brujas 

de Zugarramurdi (Auto de Fe de Logroño de 1610), editado en 1611: ¿documento 
histórico o literatura?», Rilce. Revista de Filología Hispánica, nº 33 (1), pp. 259-282.  
https://doi.org/10.15581/008.33.1.259-82 

Lara Alberola, Eva (2017b), «Los ejemplos sobre brujería en las relaciones del Auto de Fe de 
Logroño de 1610 editadas por Mongastón y Varesio: estudio comparativo», Revista De 
Humanidades, nº 30, pp. 43-69. https://doi.org/10.5944/rdh.30.2017.18202 

Lara Alberola, Eva (2022a), «Las brujas de Barahona: del proceso de 1527 
a la literatura de los siglos xviii y xix», Itinerarios, nº 35, pp. 109-131.  
https://doi.org/10.7311/ITINERARIOS.35.2022.06 

Lara Alberola, Eva (2022b), «Las brujas de Barahona: la construcción del relato a partir del 
proceso», Boletín de Literatura Oral, nº 12, pp. 74-105. https://doi.org/10.17561/blo.v12.6891

Lara Alberola, Eva (2024a), «Aquelarre: una leyenda terrorífica de brujas de José María de 
Goizueta (1851)», en Miriam López Santos (ed.), Folclore y gótico: entornos y presencias 
sobrenaturales en la ficción occidental, Valencia, Tirant lo Blanch, pp. 57-94.

Lara Alberola, Eva (2024b), «El arquetipo cobra vida. Noticias sobre ajusticiamientos por brujería 
en el siglo xix», Hispania 84, nº 278, pp. 1-19. https://doi.org/10.3989/hispania.2024.1109 

Lara Alberola, Eva (2025), Brujería y terror. Un estudio literario sobre las brujas hispánicas desde la 
perspectiva del miedo (siglos xv-xix), Madrid-Frakfurt, Iberoamericana-Vervuert.

Lecomte, Julio (27 febrero 1857), El puñal de cristal, La España, nº 2412, p. 1.
Martínez López, Pedro (1835), Las brujas en Zugarrammurdi, Burdeos, Librería CL. Dulac Editor.
Mongastón, Juan de (1997 [1611]), Relación de las personas que salieron al Auto de Fe…, en Manuel 

A. Marcos e Hipólito B. Riesco (eds.), Pedro de Valencia, Obras Completas, vii: Discurso 
acerca de los cuentos de las brujas. 1611, León, Universidad de León, pp. 157-181.

Muratori, Luis Antonio (1782), Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las artes, Madrid, 
Imprenta de don Antonio de Sancha.

Neira de Mosquera. Antonio (9 junio 1843), «Las brujas de Cangas en Galicia», Revista de 
teatros. Diario pintoresco de literatura, nº 152, p. 2.

Ortega Munilla, José (26 marzo 1883), «Una suegra en el cielo», Ilustración artística, nº 65, p. 102.
Ortega Munilla, José (22 abril 1884), «La suegra de San Pedro», Diario Oficial de Avisos de 

Madrid, nº 113, pp. 122-123.
Ortega Munilla, José (30 octubre 1890), «La suegra de San Pedro», La Semana Cómica, 177, pp. 

303-306.
Ossorio y Bernard, Manuel (9 noviembre 1883), «Madrid», El Día, nº 284, p. 4.
Pardo Bazán, Emilia (1 enero 1892), «Teoría del consuelo», La España Moderna, tomo xxxvii, 

pp. 123-131.
Parker, Elizabeth (2020), The Forest and the EcoGothic. The Deep Dark Woods in the Popular 

Imagination, London, Palgrave Macmillan.



473

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa española Eva Lara Alberola

Pico, Amaranta (2013), Las voladoras. La red invisible del relato, Quito, Universidad Andina Simón 
Bolivar / Editora Nacional.

Prado Coronel, Javier y Clara Dies Valls (2024), Breve viaje por la España de las brujas. Usos, 
costumbres, leyendas y realidad, Vitoria, Sugaar Editorial.

Purkiss, Diane (2001). «Sounds of Silence: Fairies and Incest in Scottish Witchcraft Stories», en Stuart 
Clark (ed.), Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early Modern 
Culture, London, McMillan, pp. 81-98.

Ramalle Gómara, Enrique, «El desafío de comprender: a cuatrocientos años de distancia el Auto 
de Fe de Logroño de 1610», en Enrique Ramalle Gómara y Mikel Azurmendi Inchausti 
(eds.), Inquisición, brujería: el Auto de Fe de Logroño de 1610, Logroño, Instituto de Estudios 
Riojanos, pp. 9-18.

Ramiro (octubre 1887), «Revista de Teatros», Revista contemporánea, nº 68, pp. 641-648.
Reguera, Iñaki. «La brujería vasca en la Edad Moderna; aquelarres, hechicería y curanderismo». 

RIEV: Revista Internacional de los Estudios Vascos nº 9 (2012): 242-83.
Rivero Gómez, Miguel Ángel (2005), «El nacimiento de la filosofía del joven Unamuno», en 

Ángelo Marocco (ed.), Miguel de Unamuno. Estudio sobre su pensamiento, Roma, RSB, pp. 
5-83.

Rojas Zorrilla, Francisco de (1999 [1645]), Lo que quería ver el Marqués de Villena, Alicante, 
Biblioteca Virtual Cervantes.

Rowland, Robert (1990), «Fantasticall and Devilishe Persons: European Witch-beliefs in 
Comparative Perspective», en Bengt Ankarloo y Gustav Henningsen (eds.), Early Modern 
European Witchcraft, Oxford, Oxford University Press, pp. 161-190.

Rowlands, Alison (1998), «Telling Witchcraft Stories: New Perspectives on Witchcraft and 
Witches in the Early Modern Period», Gender & History, nº 10.2, pp. 294-302.

Rowlands, Alison (2003), Witchcraft Narratives in Germany: Rothenburg, 1561-1652, Manchester, 
Manchester University Press.

Rushton, Peter (2001), «Texts of Authority: Witchcraft Accusations and the Demonstration of 
Truth in Early Modern England», en Stuart Clark (ed.), Languages of Witchcraft. Narrative, 
Ideology and Meaning in Early Modern Culture, London, McMillan, pp. 21-39.

Sarmiento, Martín (27 junio 1782), «Papeles sueltos, y cartas eruditas y familiares del P. M. 
Sarmiento. Carta xi. Sobre las brujas», Correo literario de la Europa, nº 55, pp. 397-400.

Serrano Belinchón, José (2000-2001), «Sobre las brujas de Pareja», Cuadernos de etnología de 
Guadalajara, nº 32-33, pp. 387-394.

Serrano y Sanz, M. (1 mayo 1899), «Pedro de Valencia. Estudio biográfico y crítico», Revista de 
Archivos, Bibliotecas y Museos, nº 5, pp. 290-312.

Sin firma (10 diciembre 1834), «Primer baile de máscaras en el Teatro del Príncipe», Mensagero de 
las Cortes, nº 210, p. 4.

Sin firma (12 febrero 1837), «Arte de brujería. Relación del auto de fe celebrado en Logroño el año 
1610. Con notas de Moratín», El Guardia Nacional, nº 435, p. 2. 

Sin firma (6 diciembre 1863), «—Yo no discuto desde este sitio…», La Iberia, nº 2915, p. 2. 
Sin firma (8 agosto 1867), «A El Diario Español», La Esperanza, nº 7009, p. 1. 
Sin firma (18 enero 1873), «Congreso. Presidencia del señor Rivero. Extracto de la sesión celebrada 

el día 17 de enero de 1873», La Esperanza, nº 8636, p. 3.
Sin firma (16, 17, 18, 19… junio 1878), «Espectáculos. Infantil. La bruja de Barahona», La 

correspondencia de España, nº 4781, 4782, 4783, 4784…, p. 1.
Sin firma (20 junio 1878), «Espectáculos. Infantil. La bruja de Barahona», El Imparcial, nº 3977, 

p. 4.
Sin firma (2 julio 1878), «Espectáculos. Infantil. La bruja de Barahona», El Pabellón Nacional, nº 

2009, p. 3.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

474

Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa españolaEva Lara Alberola

Sin firma (7 julio 1878), «Espectáculos. Infantil. La bruja de Barahona», Diario oficial de avisos de 
Madrid, nº 288, p. 2.

Sin firma (23 marzo 1884), «El camino derecho», La Época, nº 11384, p. 1.
Sin firma (8 mayo 1887), «Españoles notables. Miguel de Goiburu», Revista Popular de 

Conocimientos Útiles, nº 345, p. 64.
Sin firma (6 febrero 1888), «Ecos madrileños. El hipnotismo en los salones», La Época, nº 12753, 

p. 1.
Sin firma (27 mayo 1899), «El ballet volant», Iris. Revista semanal ilustrada, nº 3, s. p.
Torres Villarroel, Diego de (1795 [1739]), Extracto de los pronósticos del Gran Piscator de 

Salamanca, desde el año 1725 hasta 1753, tomo x, Madrid, Imprenta de la Viuda de Ibarra.
Usunáriz Garayoa, Jesús María (2012), «La caza de brujas en la Navarra moderna (siglos xvi-

xvii)», RIEV, 9,  Akelarre: la caza de brujas en el Pirineo (siglos xiii-xix). Ed. Jesús Mª Usunáriz. 
Homenaje al profesor Gustav Henningsen, pp. 306-350.

Wanderer (9 junio 1899), «El castillo de Trasmoz y las brujas», Alrededor del mundo, nº 1, pp. 21-22.
Zugasti y Saenz, Julián de (julio 1877), «La bohemia», Revista de España, nº 57, pp. 512-529.


