Cuadernos de Ilustracion y Romanticismo
Revista Digital del Grupo de Estudios del Siglo X VIII

Universidad de Cadiz / ISSN: 2173-0687
n° 31 (2025)

LAS BRUJAS DE BARAHONA Y DE ZUGARRAMURDI EN
LA PRENSA ESPANOLA DE LOS SIGLOS XVIII Y XIX

Eva LArRA ALBEROLA'
(Universidad Catélica de Valencia)
https://orcid.org/0000-0001-5063-5424

Recibido: 3-7-2024 / Revisado: 27-2-2025
Aceptado:13-2-2025 / Publicado: 10-9-2025

ResumEN: El proceso por brujeria de 1527 a las mujeres de Pareja (Guadalajara) y el incoa-
do contra hombres y mujeres de Navarra, que llevé al Auto de Fe de Logrofio de 1610,
dejaron una importante huella en la memoria colectiva. En el primer caso, la fama de los
campos sorianos como punto de reunién se difundié rdpidamente. En el segundo, con més
repercusién «medidtica» gracias a las relaciones editadas en 1611, se propagaron histo-
rias brujeriles hasta que se promulgé el edicto de silencio en 1614. En 1811 se reavivé
el interés en esta causa al reeditarse el panfleto de Mongastén con notas de Moratin. Este
trabajo aborda las alusiones a estas brujas y los espacios en que se daban cita con el de-
monio en la prensa de los siglos xvi y XIX, a partir de fuentes literarias y hemerogrificas,
para concluir que estas localizaciones se asentaron en el ideario colectivo, convirtiéndose
en referencia obligada al hablar de brujerfa y perviviendo a lo largo de los afios.

PALABRAS cLAVE: Barahona, Zugarramurdi, prensa, siglos xvin y xix, brujerfa.

THE WITCHES OF BARAHONA AND ZUGARRAMURDI IN THE 18TH AND
19TH CENTURY SPANISH PRESS

AgstracT: The witcheraft trial of 1527 against the women of Pareja (Guadalajara) and the
one brought against men and women from Navarra that led to the Auto de Fe of Logroio
(1610), left an important mark. In the first case, the fame of the fields of Soria as a meet-
ing point for witches spread rapidly. In the second, with a higher «media» impact thanks
to the reports published in 1611, witcheraft stories spread until the edict of silence was
published in 1614. In 1811, the interest in this matter revived when Mongastén’s pam-

1 El presente trabajo se inscribe en el marco del Proyecto de I+D para grupos de investigacién consolidados
de la Conselleria de Innovacién, Universidades, Ciencia y Sociedad Digital CIAICO/2022/226: «Figuras del mal:
marginalidad, dominacién y transgresién en los siglos xvir-xix», de la UCV; y del Proyecto I+D del Programa Estatal
de Generacién de Conocimiento (MCIU/FEDER) PID2021-127063NB-Ioo: «Narremas y Mitemas: Unidades de
Elaboracién Epica e Historiograficas, de la Universidad de Zaragoza.

CC BY-NC-SA http://doi.org/10.25267/Cuad_Ilus_romant.2025.i31.21



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

phlet was reissued with notes by Moratin. This work delves into the allusions in the 18th
and 19th century press (using literary and newspaper sources) to these witches and the
places where they met to establish how these locations settled in the collective imagina-
tion, becoming an obligatory reference on witcheraft which survived through the years.
KEyworps: Barahona, Zugarramurdi, press, 18th and 19th centuries, witchcraft.

1. INTRODUCCION

Las brujas de Barahona pasaron a formar parte del imaginario colectivo en cuanto
finalizé el proceso de 1527 contra algunas mujeres y un hombre de la villa de Pareja,
en Guadalajara (Juana de Morillas, cuyo proceso quedé inconcluso por su prematura
muerte; Francisca la Ansarona, Quiteria de Morillas, Violante la de Machuca, Juan y
Teresa Lopez). Ademds, hubo una segunda causa en 1555 contra Marfa Parra y Ana la
Roa. La creencia en que se celebraban juntas en los campos de Barahona pervivié, como
se demuestra a partir de los estudios de Sebastidn Cirac Estopafién (1942), Juan Blizquez
Miguel (1985, 1989), Heliodoro Cordente (1990), José Serrano Belinchén (2000-2001),
Gumersindo Garcia Berlanga (2006), Maria Lara (2013), José Luis Alonso Ramos (2013-
2014), Javier Ferndndez Ortea (2017, 2022) y Eva Lara Alberola (2022a y 2022b). De hecho,
Javier Fernandez Ortea incide en que este proceso «ha sido el mds notorio y recordado en
el ideario colectivo» (2017: 299).

De ahi que Sebastidn de Covarrubias aludiera a esta creencia en la entrada «Barahona»
de su 7Zesoro: «En este campo hay fama juntanse los brujos, y las brujas a sus abomina-
ciones, llevados por el ministerio del demonio, hablilla es, no hay que darle crédito»
(Covarrubias, 1611: 120). Ningun escrito, que sepamos, resumié las andanzas de las muje-
res de Pareja que dieron lugar a que pudiera hablarse de unas brujas que se reunian en
los campos de Barahona, asi que su pervivencia se debié, sin duda, a la difusién oral, que
encuentra reflejo, en algunas ocasiones, en textos escritos como el de Covarrubias.

Sin embargo, en la actualidad, es Zugarramurdi el lugar que cualquier ciudadano rela-
ciona con lo brujeril. Poco rastro queda ya de Barahona en ese sentido, como atestigua
Garcia Berlanga (2006).* No siempre fue asi, teniendo en cuenta que lo relativo al Auto
de Fe de Logrofio de 1610, recogido en las relaciones publicadas por Juan de Mongastén
en Logrofio y Juan Bautista Varesio en Burgos (1611) que tanta difusién tuvieron, fue
disipdndose’ una vez Pedro Valencia criticé duramente lo sucedido y el inquisidor Salazar
y Frias terminé su labor y remitié su informe a la Suprema,* tras lo cual se impuso un
edicto de silencio en 1614 (Henningsen, 2010: 434-436). Hasta que Leandro Fernindez
de Moratin reedité la relacién publicada por Mongastén en 1811, recordando lo ocurrido
y reavivando el interés por dicho proceso.s Desde entonces, las conocidas como brujas

2 Lavilla de Pareja si ha revitalizado el interés en la brujeria en dicha poblacién. Al parecer, se prevé la apertura
de un museo sobre esta temitica en el torreén de la villa.

3 Lo cual no significa que no dejara su huella en la zona, en forma de relatos, tal y como podemos intuir por los
materiales que ha ido recopilando José Dueso (2019).

4 No podemos olvidar el tratado de Pierre de Lancre de 1612, Tableau de I'inconstance des mauvais anges et démons
oiv il est amplement traité des sorciers et de la sorcellerie, que toma a estas brujas navarras como eje fundamental, pero, en
ese sentido, nos movemos en lo puramente libresco. En cambio, en el caso de Barahona parece haberse extendido la
fama de esa ubicacién como punto ineludible de los encuentros brujeriles a nivel popular.

5 Eduardo Alonso insiste, eso si, en que «Moratin desconocia la realidad socioldgica de la brujeria en el Pais
Vasco, no tenfa méds documentos sobre el proceso de Logrofio y manejaba informacién tépica y parcial sobre el trato
que la Inquisicién dispensaba a la brujeria» (1999: 24). De ahi que se burlara descarnadamente de un asunto que se

452

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

de Zugarramurdi y el Auto de Fe de Logrofio de 1610 han estado muy presentes en el
imaginario y han recibido gran atencién por parte de los investigadores. Destacan, al
respecto, los estudios de Julio Caro Baroja (1995 [1966]), Gustav Henningsen (1980, 2004,
2010), José Miguel de Barandiarin (1998), José Dueso (2010), Enrique Ramalle (2010),
Ifiaki Reguera (2012), Jesus Marfa Usunériz (2012), Mikel Azurmendi (2013) y Homza
(2023), entre otros.

Sin embargo, en los siglos xv1II y XIX, se ve claramente que las brujas de Barahona
siguen constituyendo un lugar comun (Lara Alberola, 2022a).® De hecho, en la decimoc-
tava centuria las referencias encontradas solo apuntan a estas tierras sorianas y en ningin
caso al Valle de Baztin ni a Zugarramurdi. Algunas de las menciones tienen lugar en la
prensa. De ahi que en el presente trabajo vayamos a centrarnos en esta de forma exclusiva,
atendiendo a lo que podemos hallar a lo largo de los dos siglos. Esta tarea de comprobar
la celebridad de unas y otras brujas a nivel popular usando el medio de la prensa atn no
se ha acometido.

Nuestra pretensién es presentar una serie de alusiones interesantes a las magicas tanto
de Barahona como de Zugarramurdi, dilucidar el sentido de tales menciones, determinar
en qué clase de texto y con qué intencién se realizan y determinar el renombre de las
brujas vinculadas a ambos espacios y su asentamiento en el imaginario. Para ello nos val-
dremos de distintas muestras periodisticas desde 1782 hasta 1899, de manera que queden
representadas las decimoctava y decimonovena centurias, aunque teniendo en cuenta que
apenas hallamos referencias en el xv111, la mayoria de ellas se dan en el x1x.” El hecho de
que, en 1857, Bretén de los Herreros, en su trabajo E/ sdbado, expusiera la imposibilidad
de decidir cudl de los dos lugares, Barahona o Zugarramurdi, seria el mas emblemitico
muestra la conveniencia de explorar lo que se puede hallar sobre la vinculacién de esos
dos puntos de la geografia espafiola con lo brujesco.

Por otra parte, este planteamiento, que tanto tiene que ver con lo espacial y, en con-
creto, con enclaves apartados y silvestres, ya que se focaliza en los puntos de celebracién
de los conventiculos —los campos sorianos de Barahona y los bosques de los alrededores
de Zugarramurdi, en el valle de Baztin—, justifica la pertinencia de aplicar el enfoque
ecogético al estudio de la brujeria. En este caso, la relevancia de la ubicacién donde se
realizan los aquelarres se impone de tal forma que tales lugares se convierten en referentes
y no se puede obviar una mencién al emplazamiento y procedencia de estas magicas.

En los apartados que siguen asistiremos a una intima correspondencia entre un deter-
minado espacio, de cardcter natural, y unas pricticas concretas. De tal manera que el
escenario en que se desarrolla la asamblea y esta en si terminan identificindose. Sobre

prestaba poco a ello: «La burla de Moratin al relato brujeril parece ignorar el miedo, la histeria y los conflictos sociales
que en la realidad cotidiana vivian aquellas pobres gentes» (1999: 24). Sin embargo, gracias a su reedicién anotada se
volvié a poner en circulacién el texto de Mongastén, lo cual tuvo repercusiones a nivel tanto estético —hubo varias
obras literarias inspiradas en este panfleto— como antropolégico e intelectual.

6 En el siglo xv11 otras dos referencias que demuestran la celebridad de las brujas de Barahona son Lo que queria
ver el Marqués de Villena, de Francisco de Rojas Zorrilla (1645), y el Entremés de los putos, de Gerénimo de Cancer
(1668). En el primer caso hay una interesante mencién cuando el Marqués habla de que el vuelo brujesco es en reali-
dad imaginario, pero las mujeres creen que han surcado los aires «y que todas han paseado / los campos de Baraona»
(Rojas Zorrilla, 1999: Jornada Segunda, s. p.). En el segundo, Toribio acusa de bruja a la Doctora y, en un momento
dado, expresa «Favor al campo de Baraona, / favor a las brujas» (Cdncer, 1985: 231). Queda patente asi que la fama de
tal lugar se extiende a lo largo del siglo siguiente al proceso. No se hace referencia, sin embargo, a nada relativo a las
mujeres de Pareja, sino de forma general a las brujas que, supuestamente, alli se reunian segun la creencia popular.

7 Antes del nacimiento de la prensa propiamente dicha, como nos recuerda Claudia Carranza (2007), la literatu-
ra de cordel asumia la funcién de recoger y difundir noticias y casos, en concreto esta experta se centra en cuestiones
extraordinarias, expuestas sobre todo en las relaciones de sucesos a lo largo del siglo xvi1. Si bien apenas hallamos
brujas en estos textos, més alld de los consabidos panfletos sobre el Auto de Fe de Logrofio de 1610, resulta interesante
ver las plasmaciones de lo preternatural y de lo monstruoso en dichas producciones.

453

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

esto han disertado Azurmendi (2012) y Henningsen (2012), quienes afirman que el tér-
mino aquelarre comenzé a usarse a partir del proceso de 1610. Habitualmente, se presenta
tal vocablo como la unién de aker (macho cabrio) y Jarre (prado), lo que equivaldria a
«prado del cabrén», aunque Azurmendi se inclina por a/ke (hierba alka) y /arre, prado en
el que crece tal especie herbal. En consecuencia, esta palabra constituye un topénimo, de
eso no cabe ninguna duda. Azurmendi (2012: 45) explica que su significado varia al hilo
de esta causa inquisitorial. Henningsen (2012: 59) lo resume de esta manera: «Parece, pues,
haber sido en el transcurso de esos tres meses, cuando el término aquelarre, de nombre de
una localidad, en la que se cree que las brujas se retnen, se establece como denominacién
general de junta de brujas». Desde ese momento, se utiliza aquelarre para referirse a
cualquier reunion, esté vinculada a las inmediaciones de Zugarramurdi o no. Esto resulta
muy interesante para nuestro estudio y justifica la arraigada costumbre que veremos de
vincular un punto geografico concreto y la celebracién del sabbat.

Flys Junquera (2015: 309) especifica que la ecocritica es la disciplina que aborda los
textos literarios focalizando en la naturaleza como un aspecto absolutamente protagénico
que condiciona a los seres humanos. Aterrizando un poco mds esta cuestion, hay que
incidir en el prisma ecogético, en el marco de esa ecocritica. Dominguez Céceres (2022:
253) insiste en que el ecogético implica una visién de la naturaleza como alteridad, desde
el miedo, pues en ella se reflejarian todos nuestros temores. Eso conduciria a la ecofobia
de la que habla Estok (2018: 8).

La mayor parte de escritos que vamos a analizar no son de carécter literario, pero si se
basan en toda una tradicién existente, materializada en forma, muchas veces, de relatos y
leyendas. Por otra parte, documentos como el panfleto de Mongastén —que se reedita en
1811— poseen mucho de literario, al igual que el material procesual relativo a las mujeres
de Pareja, Guadalajara, de 1527 (Lara Alberola, 20172, 2017b, 2022b). No olvidemos que
partimos ya de la muy clara idea, como asevera Pico (2013: 32), de que las brujas solamente
«existen en el mundo de la conjetura». De otro lado, diversos expertos defienden desde
hace varias décadas un estudio narratolégico de la brujeria como fenémeno, tales como
Rowland (1990), Dolan (1994 y 1995), Briggs (1996), Rowlands (1998 y 2003), Gibson
(1999 y 2001), Clark (2001 y 2004), Purkiss (2001), Rushton (2001), Gaskill (2001), Gen-
tilcore (2002) y Flores y Masera (2010).

Clark (2004: 30-31) insiste en la idea de brujeria como narracién cultural, defendida
por los expertos arriba mencionados y parece que muy bien asentada y con fructiferos
resultados al aplicarse esta concepcién. Rowland (1990: 161-164) explica, por ejemplo, que
las confesiones que se dan en la sala de justicia son narraciones que presentan una deter-
minada estructura y los relatos son cada vez mis elaborados. De ahi que Gaskill (2002:56)
se refiera a los declarantes como cuentacuentos. Pensemos que estas afirmaciones pueden
extrapolarse a la brujeria en general, como fenémeno, tal y como sintetiza Clark (2004).
De modo que podria concebirse como un gran relato. Tal hecho justifica que puedan
abordarse desde un prisma literario textos que no lo son. Dolan (1995), de hecho, habla
del discurso de la brujeria o brujeria narrativa, haciendo referencia, incluso, a las produc-
ciones terrorificas que resultan a partir de estas creencias (1995: 89). Los propios juicios
funcionan posteriormente como historias (1995: 282), cosa que vemos directamente en los
casos que nos ocupan de Barahona y Zugarramurdi.

2.Las BRUJAS DE BARAHONA Y ZUGARRAMURDI EN LA PRENSA DE LOS SIGLOS XVIII Y XIX

454 En este apartado procederemos a presentar, en primer lugar, algunas alusiones a las
mujeres que se reinen en Barahona; en segundo lugar, las menciones mds interesantes que

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

se han localizado de las brujas de Zugarramurdi; y, finalmente, las referencias conjuntas a
ambas hechiceras y el lugar donde se dan cita, dado que en varias ocasiones se asocian y
se nos presentan de la mano. En cada seccién, se interpretaran los datos aportados, aten-
diendo a la naturaleza de los textos en que aparecen estas mégicas y de los contenidos en
que se insertan; asi como a las particularidades que se rescatan para definirlas.

2.1. Las brujas de Barahona

Como hemos comentado en la introduccién, ya el Zesoro de Covarrubias demues-
tra que las brujas de Barahona y sus juntas se habian convertido en un lugar comun a
principios del siglo xvi1. La pervivencia de esta vinculacién de los campos sorianos con
lo brujeril se corrobora en varios escritos dieciochescos ajenos a la prensa que ya hemos
tratado en otros trabajos (Lara Alberola, 2022a), como uno de los pronésticos de Torres
Villarroel, Las brujas del campo de Barahona, que esta ajustado a 1731, pero debié de cir-
cular desde finales de 1730 y se publicé con otros pronésticos en 1739 y nuevamente en
1795; las Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las artes, traducciéon de la obra
de Luis Antonio Muratori de 1782; una carta de Leandro Ferndndez de Moratin a Ceén
Bermudez (Helman, 1959: 112) 0 el comentario al Capricho 46 de Goya de 1797-1799,
Correccion, que menciona también a estas brujas. No sucede lo mismo, en esta centuria,
con las magicas de Zugarramurdi.

Posteriormente, en el siglo x1x, también encontramos algunos escritos de gran interés
en relacién con estas hechiceras guadalajarefias. No falta una referencia obligada en la
nota veintitrés del Auto de Fe celebrado en la ciudad de Logrorio los dias 7 y 8 de noviembre
del ario 1610..., reeditado por Moratin en 1811, pues este autor explica cémo compondria
una égloga sobre esos pastores de sapos acerca de los que diserta la citada relacién. Sin
duda, convertiria en protagonistas de su obra a dos brujos desnudos y embadurnados de
ungliento que guiarian a los sapos por los campos de Barahona (Ferndndez de Moratin,
1999: 48). No debemos olvidar tampoco su comparecencia en La redoma encantada de
Hartzenbusch (1839), obra en la que se apunta varias veces a Barahona como punto de
encuentro brujeril, que se convertird, ademds, en uno de los escenarios de la accién. Por
otra parte, en Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal (1841) estas mujeres serdn
protagonistas de la historia, primero desde un prisma mds burlesco y después desde una
perspectiva mds terrorifica. Por ultimo, hemos de tener también en cuenta que entre 1878
y 1881 encontramos varias noticias en periédicos como La Correspondencia de Espasia, El
Imparcial, EI Pabellon Nacional'y el Diario de Avisos de Madrid, con respecto de la obra de
teatro infantil La bruja de Barahona, pero no hemos hallado dato alguno sobre el texto.

Localizamos la primera mencién a estas mdagicas y sus conventiculos en una misiva
del Padre Martin Sarmiento dedicada a la brujeria que lleva por titulo «Sobre las brujas».
Este erudito se refiere en tal escrito a las brujas del campo de Barahona, primas hermanas
de las que se retnen en el Arenal de Sevilla en San Juan o en el puerto de Cangas, en la
ria de Vigo (Correo literario de la Europa, 25 de junio de 1782: 397). Muchos son los lugares
que han cobrado fama, precisamente, por la celebracién de supuestos conventiculos.® De
ahi que este erudito indique:? «Asi, el que este Pais haya sefialado a sus brujas los campos
de Barahona, para que en ellos representen sus habilidades, no tiene misterio alguno»
(Correo literario de la Europa, 25 de junio de 1782: 398). Se trataria de un ejemplo mds que

8 En relacién con esto, resulta muy revelador el trabajo de Prado Coronel y Dies Valls (2024), que vincula
distintos emplazamientos de nuestro pais con las actividades de las brujas.

9 En adelante, todos los textos referenciados de la prensa de los siglos xvi11 y x1x se modernizarin en cuanto al
uso de grafias y la acentuacion.

455

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

consolida a Barahona como una remisién obligada cuando se habla de la secta diabélica
y sus asambleas.

Vemos que esta costumbre persiste cuando en la diatriba «Concluye el discurso de
ayer» se vuelve a referenciar Barahona como ubicacién emblemadtica del conventiculo
brujesco. El autor nominado como el Alquimista lanza un ataque contrael Sr. Z.P. Z, o
Censor Intruso, resaltando su crueldad por haber imprecado a una pobre anciana, pues «la
remitia (tachdndola de bruja) a los campos de Barahona» (Diario de Madrid, 12 de junio
de 1800: 695). Una simple mencién que demuestra, a pesar de su brevedad, la pervivencia
de esta ubicacién en el imaginario colectivo en relacién con la brujeria y cémo la mera
alusién del lugar lleva aparejada una acusacién, una descalificacién.

A partir de 1811, como veremos en el apartado siguiente, estas brujas guadalajarefias
serdn desbancadas por las de Zugarramurdi, lo cual no impedird que encontremos otras
referencias a lo largo del siglo x1x. Por ejemplo, en la novela histérica por entregas La
corte del Almirante de Garcia Ventura Escobar. En el capitulo x1 del libro 1, «<Los monjes
de Matallana», se explica en relacién con un personaje que recibe un don: «se hallé como
llovida del cielo una estupenda cogulla, debida sin duda a la proteccién y blando pecho
de la Proto-bruja de Barahona y del Naranjal» (Semanario pintoresco espariol, 27 mayo 1855:
164). Una vez mas, brujeria y Barahona se relacionan estrechamente. Ser Proto-bruja nada
menos que de Barahona engrandece, sin duda, a tal figura, dado lo emblemitico de tal
punto.

El folletin de Julio Lecomte E/ pusial de cristal nos ofrece un caso similar: «el digno
marino comia con sus compafieros en grandes marmitas alimentos extrafios como los que
confeccionan las brujas de Barahona en las pinturas de Goya» (La Esparia, 27 tebrero 1857:
1). Se trata de simples apuntes que poseen poca relevancia en el texto, pero que indican la
continuidad de las creencias asociadas a las tierras sorianas y dan cuenta de la celebridad
de tales magicas. Aqui se identifica a la totalidad de las brujas representadas por Goya
como procedentes de Barahona, a pesar de que el pintor solo habla explicitamente de esta
ubicacién en el capricho 46.

Mis adelante estas brujas reaparecen en una diatriba contra Rios Rosas, de quien se
dice que siempre lo discute todo desde que se sienta en la silla de la presidencia, adoctri-
nando y castigando a los diputados: «Al sefior Rios Rosas serd necesario decirle como en
el aquelarre de Barahona: Callen los que mandan callar> (La Iberia, 6 diciembre 1863: 2).
Las comparaciones con los conventiculos de Barahona son un buen recurso en las criticas
politicas, dadas las caracteristicas propias de estos encuentros.

Por otra parte, Jos¢é Amador de los Rios, en su extenso estudio tedrico «De las artes
midgicas y la adivinacién en el suelo ibérico. Su influencia en las costumbres, asi en la
antigiiedad como en los tiempos modernos», hace alusién a Barahona: «No eran otros los
viajes de las brujas y hechiceras, de Lanjarén, de Barahona, etc. como no mds rdpidas y
elevadas que la de Clavilefio habian sido las ascensiones del magico Torralba y de los que,
como €l, se ponian bajo la tutela de algun espiritu familiar, dngel o demonio» (Revista
de Esparia, 1 de enero de 1871: 336). Como vemos, se hace alusién a este espacio por su
gran fama y a otras ubicaciones de interés. La localidad granadina que se menciona fue
inmortalizada por Tomds Rodriguez Rubi en La bruja de Lanjarén o una boda en el infierno
(1843). Poco después, en la sintesis de la sesién del Congreso del 17 de enero, con el titulo
«Congreso. Presidencia del sefior Rivero. Extracto de la sesién celebrada el dia 17 de enero
de 1873», se senala que «El Sr. HUELVES confiesa que hace ya tiempo estd fuera de la
Iglesia, a quien considera como un caddver. (La palabra es tan Vieja como la metempsi-

456 cosis de Pitigoras y las brujas de Barahona, sefior diputado; habréd pocos impios que no la
hayan dicho.)» (La Esperanza, 18 enero 1873: 3). Este rétulo brujesco viene, por lo que aqui

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

se indica, de antiguo y ha cristalizado tanto como otras expresiones o ideas que hunden
sus profundas raices en la tradicién.

Finalmente, el relato Una suegra en el cielo, de José Ortega Munilla, rescata nueva-
mente a la a las brujas de Barahona (al igual que sucede en las reediciones del texto de
1884 y 1890). Dice, hablando de la suegra de San Pedro: «Entre todas las brujas que han
visitado a Barahona, no se ha hallado otra semejante» (Ilustracion Artistica, 26 marzo
1883: 303), lo cual lleva implicita la descalificacién de esta suegra y la reivindicacién de su
maldad.

En cuanto a la naturaleza de los textos en los que estin presentes todas las referencias
vistas, muy representativas con respecto de la comparecencia de las brujas abordadas,
encontramos alusiones a Barahona en trabajos de cardcter tedrico, como el del padre
Martin Sarmiento en forma de misiva y el de José Amador de los Rios (1782 y 1871);
diatribas o articulos criticos de cardcter politico (1800, 1863 y 1873); escritos literarios,
como un folletin, una novela histérica o un breve relato, los dos primeros publicados por
entregas (1855, 1857 y 1883/1884/1890).™

Por otra parte, las dos alusiones que encontramos en 1782 y 1800 se cifien a cuestio-
nes puramente geogréficas y la unién de la prictica o el acontecimiento (conventiculo)
con el espacio generan la posibilidad, como hemos visto, de usar la remisién a tal
emplazamiento como un agravio o como una catalogacién directa, lo cual es también
relevante desde un punto de vista ecogético, en tanto se asocian determinados lugares
con el mal. A partir de mitad del siglo x1x (dado que las brujas navarras desbancan a
las que se dan cita en las tierras sorianas), vemos que estas mujeres se han convertido
en un referente brujesco imprescindible, lo cual se evidencia en aportaciones como la
de 1855 (Proto-bruja de Barahona), 1857 (comparacién de las marmitas y sus cocciones
con los preparados de estas féminas, como las plasmadas por Goya), 1871 (estandarte del
viaje por los aires), 1873 («brujas de Barahona» como un rétulo ya antiguo y tradicional,
una expresion cristalizada) o 1883 (la suegra de San Pedro como la peor de las brujas
de Barahona).

Entre las diatribas estudiadas, destaca una contra Rios Rosas en 1863, en la que la
alusién al sabbat de Barahona presupone una idea de inversién que es necesario plan-
tearse si se quiere comprender el mensaje. Siempre es el susodicho politico el que manda
callar a los demis, y se recuerda el aquelarre de Barahona porque implica un cambio, una
inversion, lo que supondria que ahora es este individuo quien no debe hablar. Del mismo
modo, mediante esta consigna de silencio, se hace referencia al escindalo tipico de la
asamblea. En ese sentido, merece la pena rescatar el prondstico de Torres Villarroel Las
brujas del campo de Barahona, pues cuando se relata la llegada de estas mégicas se expone:
«Bajaron a tierra arremolinadas, formando mds estruendo que una legién de vizcainos
[...],y reconociendo por lo escandaloso del sitio que serian Brujas...» (1795: 150-151). De
la misma manera, en Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal, obra anénima, se
hace hincapié en esta idea:

en mis oidos resonaban en tumulto mil acentos desagradables; en tanto me des-
garraba el timpano una orquesta desafinada; en tanto las voces de veinte suegras
sacaban sangre de mis pobres orejas; el eco de una pandilla de acreedores estremecia
todo mi aparato auricular; y roncos aullidos, gritos, estrépito y zambra, formaban un
todo capaz de imponer terror y pasmo a otro que no fuese yo (Anénimo, 1841: 16-17).

457

10 Y varios anuncios de la representacién de la obra teatral infantil La bruja de Barahona (1878-1881).

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

2.1. Las brujas de Zugarramurdi

Al igual que en la seccién anterior, también en este caso podemos localizar algunas
obras literarias, al margen de la prensa, que focalizan en las brujas de Zugarramurdi,
demostrando que su pervivencia y el interés suscitado por estas mujeres y por el proceso
en que fueron juzgadas se inmortaliza en las pdginas de la literatura decimondénica. Este
hecho es posible porque Leandro Fernindez de Moratin publica en 1811 su Aufo de Fe
celebrado en la ciudad de Logrotio los dias 7y 8 de noviembre del ario 1610, siendo el Inquisidor
General el Cardenal Arzobispo de Toledo don Bernardo de Sandobal y Roxas. Segunda edicion,
ilustrada con notas por el bachiller Ginés de Posadilla, natural de Yébenes, una reedicién del
panfleto editado por Juan de Mongastén en Logrofio (1611) que posee un gran impacto y
rescata a las brujas navarras definitivamente. Desde ese momento, comenzardn a aparecer
en la literatura de la época y también en la prensa con gran profusién, desbancando, en
cierto modo, a las magicas de Barahona.

Los escritos literarios mds representativos son, sin duda, Las brujas en Zugarramurdi,
de Pedro Martinez Lépez (1835), donde estas féminas que se dan cita en la cueva de
Zugarramurdi son una mera excusa para tratar temas politicos, dado que tales mujeres
defenderdn la causa liberal y se enfrentardn a los conservadores. Igualmente, aparecen
referenciadas, a través de la celebracién del aquelarre, en E/ fraile o la reliquia entre las
ruinas de Joaquin Castillo y Mayone (1837), pues hay un personaje, el tio Concha, que
relata su asistencia a estas reuniones. Posteriormente, destacan dos autores, representan-
tes de las letras fueristas vascas, como José Maria de Goizueta, que publica en 1851 sus
Leyendas Vascongadas, de entre las cuales destaca Aguelarre, que veremos brevemente en
este apartado porque también aparece en la prensa un tiempo después; y Arturo Cam-
pion, quien en Euskariana. Fantasia y realidad (parte segunda) (1897) ofrece dos relatos
que recrean los tipicos conventiculos del Baztin, Noche en Zugarramurdi'y Grachina, pero
que también mencionaremos aqui por haberse publicado total o parcialmente estos textos
previamente en revistas locales.”

En el marco de la prensa, hallamos, en primer lugar, una carta firmada unicamente
con las iniciales B. L. M. y dedicada al Sefior redactor.” Se trata de una réplica critica a las
misivas de Pacifico y del Empirico, en la que el autor se burla abiertamente y expone que
«Tales gentes brillarian en los aquelarres de Zugarramurdi, donde los brujos dan prueba
de una paciencia verdaderamente ejemplar» (Diario de Madrid, 24 de junio de 1812: 810).
Evidentemente, se aprovecha un tema de actualidad, dado que solo un afio antes habia
visto la luz el Auto de Fe... anotado por Moratin.

Mis adelante, ve la luz un articulo sin firma titulado «Primer baile de mdascaras en el
Teatro del Principe», donde se explica que «Llegé por fin el Carnaval, llegé el tiempo con
que por diez meses al afio suefian las muchachas, que las mujeres esperan con ansia y los
maridos miran con el mismo horror y miedo que pudiera un inquisidor al aquelarre de
Zugarramurdi» (Mensajero de Cortes, 10 de diciembre de 1834: 4). Las comparaciones con
las costumbres de estos brujos y las aberraciones que llevaban a cabo en tales asambleas
parecen ser ya algo habitual en distintos contextos. Iremos viendo, al igual que sucedia,

11 De este relato aparece solo un fragmento, a modo de ejemplo de esta obra de Campién —de la que se ofrece
también un resumen— en Euskal-Erria. Revista Vascongada, en el nimero de julio-diciembre de 1882. Grachina, en
cambio, si ve la luz previamente en la Revista Euskara (tomo v1) de 1883. Eso si, a nivel nacional, estos relatos se
difunden a partir del libro de 1897.

12 Aparece en tres partes, en sucesivos numeros. Lo unico que aparece al final es B. L. M., junto a otros elemen-
tos, lo cual no deja claro si, realmente, se trata de las iniciales del autor, ya que corresponde con la abreviatura de «Besa
las manos», habitual férmula de despedida de las misivas.

458

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

aunque en menor medida, con las brujas de Barahona, que las aplicaciones de ese rétulo
«aquelarre de Zugarramurdi» o «brujas de Zugarramurdi» son muy variadas.

Por otra parte, el relato fantistico en tono burlesco titulado La aparicion nocturna
presenta unos sucesos acaecidos, presuntamente, al autor del texto, el Jorobado. Este
experimenta una aparicién espectral del obispo Abarca de Ledn, que se persona con
una misién de parte de Carlos v. Dicho fantasma expone que de los papeles de la Inqui-
sicién se han salvado «ciertas recetas de los antiguos concurrentes a Zugarramurdi, las
que sirven para volar, y con las que lo mismo vuelan los obispos, que los sacristanes» (£/
Jjorobado, 18 de marzo de 1836: 2). Después de una conversacién entre el vivo y el muerto,
el Jorobado rechaza las ideas del obispo y afiade: «me propuse cascar a los amigos de V. S.
I. porque eso de la inquisicién, de absoluto, de brujas, y sambenitos, y esas cosazas de la
gente de Zugarramurdi, no son para mi» (E/ jorobado, 18 de marzo de 1836: 2). Llegados
a este punto, parece que estas mujeres, vinculadas siempre al espacio concreto en que
se celebraban los presuntos conventiculos, constituyen ya un lugar comun, al igual que
lo habian sido y seguian siendo las féminas guadalajarefias que se encontraban en los
sorianos campos de Barahona. Aparecen tanto en textos de ficcién, como es este caso, con
alusiones sencillas al hilo de otro tema, como de no ficcién.

El «Examen analitico de las obras de Miguel de Cervantes Saavedra (articulo 11)» de
Agustin Garcia de Arrieta, por ejemplo, ofrece al lector un estudio en el que se profun-
diza, entre otras cuestiones, en el personaje de la Canizares del Cologuio de los perrosy todo
lo que expone sobre sus viajes al aquelarre. En relacién con esto, se indica que la vieja
hace referencia a lo mismo «con que se solazaban otras hechiceras en los ayuntamientos
y aquelarres de Zugarramurdi, en el valle de Baztin» (E/ Instructor o Repertorio de historia,
bellas letras y artes, junio de 1841: 181). Las mdgicas navarras sirven también al propésito de
la critica literaria y son a menudo uno de los términos de una comparacién. Constituyen
el referente que se toma como modelo para cotejar otras figuras, dada su celebridad.

José Maria de Goizueta, por su parte, inmortaliza en la prensa a estas brujas en su inte-
resante Leyenda Vascongada titulada Aguelarre, que ya habia sido publicada en el volumen
de 1851, pero se le da mayor difusién a través de un medio periédico. El autor convierte a
dichas mujeres en entes de ficcién en el marco de una historia de terror que deja de lado la
individualizacién propia del Auto de Fe de Logrofio de 1610, pero que conserva las creencias
derivadas del mismo. No podemos dedicar todo el espacio que mereceria este texto, el cual
abordamos con profundidad en otras publicaciones (Lara Alberola, 2024a y 2025), pero cabe
destacar que se presenta a las integrantes de la secta que se reiinen en el monte Aquelarre,™
entre Echalar y Zugarramurdi, como «mujeres decrépitas», con «semblantes tiznados y
rugosos», en «desnudez completa» y se afiade que «sus pechos lacios, sucios y colgantes, sus
cortos y desmelenados cabellos, sus miembros descarnados causaban pavor» (E/ correo de la
moda. Album para serioritas, 24 de enero de 1858: 21) y en referencia, por ejemplo, al baile, se

13 Sabemos que en esos afios se mantenia el interés en estas brujas porque, precisamente, en 1856 se habia publi-
cado en La Ilustracion, de mano de José Giiell y Renté, el Resumen del Auto de fe a las brujas celebrado en Logroio el afio
de 1610: seguido de la famosisima carta sobre igual asunto del Inquisidor de Calahorra al Condestable de Navarra en 1590,
que sintetiza la edicién de Moratin de 1820 y facilita al lector la carta del Inquisidor de Calahorra al Condestable de
Navarra en 1590, reproducida del cédice D. 150 de la Biblioteca Nacional de Madrid. Este escrito se reedita en 1862
en La Iberia. Estos sucesivos resimenes relativos al texto de Moratin, con los pertinentes comentarios del autor de
turno, contribuyen a la consolidacién de las brujas de Zugarramurdi como referencia obligada.

14 Segun Carreras, «<a menudo relacionamos a la bruja con un tiempo y lugar remotos. Las montafias nos
podrian parecer, pues, el escenario idéneo para sus actividades y su esquiva presencia. Estas montafas, ademds, estin
pobladas por comunidades que se caracterizan por tener que sortear y adaptarse a un mundo a menudo hostil, con
pocos recursos disponibles, creando asi relaciones que suelen ser tensas, aunque profundas, con el entorno. Eso hace
que en Europa las montafias sean tierras de brujas por antonomasia, lo que queda plasmado en numerosas ocasiones,
tanto en el dmbito popular con la imagen estereotipica del encuentro nocturno como en el dmbito culto» (2022: 43).

459

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

incide en: «saltos, gritos, tumbos, contorsiones, vueltas, todo era sobrenatural, todo horrible
a la vista, todo confuso al oido, todo incomprensible...» (22). Izar, el nifio perdido en el
monte que presencia tal encuentro, se horroriza al escuchar hablar «de asesinatos a sangre
fria, de mutilaciones de nifios, de profanaciones de cementerios...» (22). Se explota, como
vemos, la vertiente mas terrorifica de la brujeria en una historia cuyo final trata de explicar
por qué ese monte parece maldito y los sibados por la noche se oyen lastimeros quejidos y
sonidos extrafios. Y esto se hace aprovechando todo lo que se conoce previamente, a partir
de la reedicion de la relacién de Juan de Mongastén anotada por Moratin (1811).5 Se trata de
una produccién que, como se puede observar, destaca desde un prisma ecogdtico, en tanto
ese siniestro monte alberga la malignidad.

En otra linea, el articulo critico (sin firma) dedicado a E/ diario espariol se centra en la
Inquisicién, oponiéndose a lo vertido por dicho periédico, el cual hacia referencia a la con-
dena de las brujas de Zugarramurdi. Segin lo plasmado en estas lineas, el otro texto hablaba
de «quemaderos, hogueras purificadoras, relapsos, tortura, suplicio por el fuego, monétono
gemir de los franciscanos, brujas de Zugarramurdi...» (La Esperanza, 8 de agosto de 1867: 1).
Este redactor se muestra en desacuerdo con esta imagen del Santo Oficio. En esta clase de
criticas nunca comparecen las magicas de Barahona, puesto que su proceso cayé en el olvido
(ademis, ninguna de las imputadas fue condenada a muerte) y solo permanecio la creencia
genérica en que se reunian en los archiconocidos campos sorianos.

Un trabajo similar es el publicado por Julidn de Zugasti y Sdenz sobre «La bohemia»
(prepublicacién de un capitulo del tomo 1v de su magna obra E/ bandolerismo. Estudio
social y memorias historicas). Menciona en esta ocasién Zugarramurdi para clarificar las
particularidades de las précticas hechiceriles de las gitanas: «se comprenderd que hacer
mal de ojo, atraer voluntades, y echar suefio a pufiados sobre las personas, no son en
ninguna manera obra de brujeria anti-cristiana de Zugarramurdi» (Revista de Esparia,
julio de 1877: 527). Mds adelante se recalca que se encargaban de ciertos menesteres, «si
bien no presumian de volar, ni de salir por las puertas del humo, ni de valerse de unturas,
ni de tener sapito en el ojo, como las del famoso aquelarre de Zugarramurdi» (Revista de
Espania, julio de 1877: 525), cuyas particularidades son bien conocidas. Nuevamente, estas
mujeres navarras sirven como modelo con el cual confrontar, en este caso, a las hechiceras
bohemias.

Ildefonso Antonio Bermejo pone el foco otra vez en Zugarramurdi en un articulo
critico sobre la Inquisicién de Logrofio, «Clemencia de los Inquisidores de Logrofo»,
para la elaboracién del cual se vale tanto de la relacién reeditada por Moratin como del
tratado de Pierre de Lancre. Concluye que:

[...] nuestros lectores habrin creido racionalmente que el tribunal de Logrofio,
después de haber escuchado las anteriores extravagancias, que prueban que la aso-
ciacién de hechiceros no era mas que una absurda quimera, se habria apresurado a
confiar a los visionarios de Vera y Zugarramurdi a los cuidados y a las luces de algin
sabio médico. Nada de esto; la inquisicién creyé a pufio cerrado que los habitantes
de Navarra se habian constituido en secta. (E/ Imparcial, 17 de junio de 1882: 1)

No obstante, finaliza resaltando que los procedimientos aplicados en Espafia no podian
compararse en crueldad con los de Francia.

15 Goizueta, evidentemente, también aprovecharia la tradicién de la zona vasco-navarra, que tan bien conocerfa,
como propulsor de la literatura fuerista vasca (Juaristi 1998: 108; Emborujo, 1991-1992: 484, n. 1; Caro Baroja, 1995b:
744, 11. 10; Rivero Gémez, 2005: 11), pero, sin duda, conocié y consulté el mencionado panfleto.

460

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

En el mismo afio, Arturo Campién publica un fragmento de Noche en Zugarramurdi,
un relato de extensién considerable que verd la luz integramente, como ya hemos dicho,
en un volumen en 1897. La Revista Vascongada ofrece solo el capitulo v1, titulado E/ ake-
larre = La misa negra, que recala en el conventiculo celebrado en las inmediaciones de
Zugarramurdi' —en el cual se ve involucrado un caminante que se pierde en el bosque
y es guiado por una sospechosa anciana—,7 aunque en las lineas recogidas en prensa no
se precisa nada acerca de la ubicacidn, esto si se hace en el resumen que se presenta en
la misma revista (Revista Vascongada, julio a diciembre de 1882: 320-322). De esta parte
destaca, ademads de las particularidades del sabbat, cuya complejidad no hace posible ana-
lizarlas en este trabajo,la maldad de las brujas que alli se reinen: «depositamos en la cuna
del recién nacido los gérmenes del clup, de la escarlatina y del sarampién. [...] En el
establo caen heridas de muerte por nuestra mano las blancas ovejas, las dgiles cabras, los
tardos bueyes» (Revista Vascongada, julio a diciembre de 1882: 435); su horrenda aparien-
cia: «mi antigua pareja, desnuda completamente, estaba horrible. Tenia el cuerpo tiznado
de hollin, la cana e inculta cabellera destrenzada, los pechos lacios, el vientre arrugado,
las piernas flacas, las rodillas abultadas, los pies chatos y grandes» (Revista Vascongada,
julio a diciembre de 1882: 436); o el aspecto més criminal de la secta debido a la sed de
sangre del demonio, que exige sacrificios humanos: «Bonifacio blandié el cuchillo y lo
hundié en el seno de la virgen; un impetuoso chorro de sangre saltd, salpicando de rojo la
blanca vestidura del verdugo. Ocultése 1a luna, silbé el viento, temblé el suelo, veldronse
con pardas nieblas las cumbres de todos los montes y de sus pétreas entrafias broté un
jay! lastimero...» (Revista Vascongada, julio a diciembre de 1882: 439). En consecuencia,
esta produccion destaca especialmente desde un enfoque ecogético, como sucedia con
Goizueta, dada la vinculacién de un determinado entorno natural con todo tipo de abe-
rraciones brujescas.

En otra vertiente que tiene que ver mds con la pervivencia de la supersticion, el articulo
sobre «Madrid» de Manuel Ossorio y Bernard nos recuerda nuevamente los aquelarres de
Zugarramurdi en la siguiente reflexién:

Los encantos, la magia, los hechizos, la nigromancia, todo lo que la credulidad y
la supersticién labraron en el 4nimo del hombre tenia profundisimas raices que
no han podido arrancarse. Los menos supersticiosos nos reimos frecuentemente
oyendo hablar de brujas; pero después, al mirar, por ejemplo, a mi vecina, dofia
Nicasia, acariciando al gatazo negro que comparte con ella el hospitalario techo, y
al sentir en la noche del sabado ruido de ventanas que se abren o de escobas que se
mueven, nuestro pensamiento se traslada a los aquelarres de Zugarramurdi, y otros
puntos andlogos y no nos atreverfamos a llamar a la puerta de la vecina por el temor
de que estuviera ausente. (E/ Dia, 9 de noviembre de 1883: 4)

El temor a las brujas permanece incluso en las personas mds incrédulas.

Y, precisamente, la atraccién por estos temas justifica la existencia de narraciones sobre
brujas y aquelarres, como sucede nuevamente con Grachina, del mismo Arturo Campion,
texto con numerosos puntos en comun con Noche en Zugarramurdi que se centra en el
intento por parte de unas muchachas de iniciar a la protagonista en la secta, llevin-

16 El propio autor, en una nota al pie, reconoce que los hechos plasmados son de caricter histérico y que estin
tomados del proceso de Logrofio de 1610, entendemos que de la relacién de Mongastén (Revista Vascongada, julio a
diciembre de 1882: 433).

17 Parker (2020: 164) habla, en el marco de lo ecogético, de la bruja como uno de los monstruos més importantes
que acechan en el bosque.

461

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

dola una determinada noche al aquelarre. Este relato si se publica de forma completa en
prensa y nos presenta un conventiculo realizado en los alrededores de Urdax y Zugarra-
murdi. Detalla el recorrido desde la primera poblacién hasta el apartado lugar donde se
dard el brujesco encuentro: «El valle se muestra negro y profundo como un pozo. En la
boca tenebrosa de la hondonada flotan undivagos y multiformes vapores, palidos unos,
fosforescentes otros. Entre las ramas de los drboles brillan inméviles los redondos ojos de
los bahos...» (Revista Euskara, 1883: 147). Precisamente, estos detalles sobre el entorno y la
ambientacién justifican el estudio de los escritos de este autor desde un prisma ecogético,
pues se presenta una naturaleza sombria y tenebrosa, muy apta para recibir a los integran-
tes de la secta: «Un enjambre de hombres y mujeres, montados en cerdos, en escobas y en
gallos, hendié los aires con vocerio y estrépito indecibles de hierros, tambores y trompe-
teria, dejando tras si humo y hedor de azufre y hollin» (Revista Euskara, 1883: 148). Se deja
claro que «El lugar en donde se hallaban era una extensa meseta alfombrada de menuda
y espesa yerba» (Revista Euskara, 1883: 149). A estos parajes se alude, en realidad, al hablar
de las brujas de Zugarramurdi, dado que no todas las personas que acudian a la asamblea
habitaban en tal aldea, pero si se reunian siempre en sus inmediaciones. El niicleo de este
escrito es la presentacién de unas neéfitas ante el demonio. El diablo pregunta a una de
ellas «¢Es cierto que estéds dispuesta a abominar de todo lo que has adorado hasta el dia, y
a despreciarlo y a cubrirlo de ludibrio y que reniegas de ello?» y la nueva adepta responde
«Si, sefior, es cierto» (Revista Euskara, 1883: 154).

Dichos conventiculos siguen referencidndose en el trabajo «Espafoles Notables», que
incluye a Miguel de Goiburu, «rey de la secta de los brujos del Aguelarre de Veray Zuga-
rramurdi (Navarra), famoso fempestario o movedor de tormentas en los mares de San
Juan de Luz, condenado por la Inquisicién y comprendido en el auto de fe celebrado en
Logrofio en 1610, Gnico que en Espafia se llevé a efecto por causas de herejia bruja...»
(Rewvista Popular de Conocimientos, 8 de mayo de 1887: 64). Del mismo afio es la critica de
La bruja de Chapi de «Revista de Teatros» firmada por Ramiro, que menciona otra vez
Zugarramurdi al detenerse, en relacién con la obra, en las artes mégicas desde la Edad
Media en adelante. Cuando llega a la secta de los brujos, se centra en la persecucién, la
cual se lleva a cabo «hasta ensangrentarse en el siglo xv11 con la reunién que de ellos se
verificaba en Zugarramurdi, a cuyo aquelarre, presidido por una tal Maria Jureteguia, fue
conducido por la confesién de una muchacha francesa» (Revista Contempordnea, octubre
de 1887: 642). Hecho que se repite en el articulo «Ecos madrilefios. El hipnotismo en los
salones», sobre hipnotismo y espiritismo. El escrito concluye que la situacién al respecto
es «ni mds ni menos como si estuviésemos en los tiempos de La bruja y de los aquelarres
de Zugarramurdi» (La Epoca, 6 de febrero de 1888: 1). Como se puede observar, el siglo
xv11 queda marcado por la celebracién del Auto de Fe de 1610.

Antes de finalizar el siglo, todavia hallamos a las mdgicas de Zugarramurdi en «La
mujer», recopilacién de mujeres notables (continuacién de un trabajo publicado con ante-
rioridad) en la que se incluye a Maria Jureteguia y Maria de Zozaya. De la primera se
aclara que «aseguraba, en el siglo xvi1, haber sido seducida, en su infancia, por una hechi-
cera, y conducida, por ella, varias veces, a la diabdlica asamblea llamada “Aquelarre”...»;
en cambio, de la segunda no se indica nada acerca del conventiculo de Zugarramurdi, solo
se expone que usaba primero la magia blanca y, posteriormente, la negra para engafiar al
vulgo (EI Album Ibero-americano, 30 de enero de 1898: 41).

En el trabajo expositivo de Manuel Serrano y Sanz sobre «Pedro de Valencia» (Revista
de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1 de mayo de 1899: 290-312), se aportan interesantes

462 reflexiones de cardcter histérico relativas a la secta de Zugarramurdi, pero en relacién con
las aportaciones del mencionado erudito. Por ello, se expresa: «Que los brujos y brujas

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

eran gente detestable y capaces de los crimenes mds horrendos, no puede ser puesto en
tela de juicio; pero el condenar a seis personas a la hoguera, no ya solamente por delitos
comunes, sino por sus viajes aéreos y fantdsticos aquelarres, fue un error altamente censu-
rable» (Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1 de mayo de 1899: 308). Se resalta el papel
de este intelectual tras el Auto de Fe de Logrofio, pues combati6 en su obra duramente las
creencias vertidas durante el mismo. La relacién publicada tras la condena publica llevé
a Pedro de Valencia a escribir su Discurso acerca de los cuentos de las brujas, 1o cual resulté
determinante en la moderacién posterior de la Inquisicién.

Ese mismo afio vuelven a comparecer estas magicas navarras en la critica de ballet
«El ballet volant», que resulta muy llamativa, pues se dice que «siete se7ioritas voladoras,
conocidas en el mundo de los fenémenos atmosféricos con el nombre de las Reinas del
Aire, estan justificando cada noche al Santo Tribunal de la Inquisicién en aquel célebre
proceso formado a las brujas de Zugarramurdi, por volar y otros excesos. Vuelan, en
efecto...» (Iris. Revista Semanal Ilustrada, 2;7 de mayo de 1899: s. p.). Los comentarios de
espectdculos varios encuentran también en estas figuras el recurso perfecto para comparar
aquello que se desea valorar. En esta ocasidn, tan reales parecerian los vuelos de las baila-
rinas que no se podia obviar su similitud con esas brujas que surcaban los cielos nocturnos
rumbo a su asamblea.

Asimismo, el articulo etnografico de Wanderer «El castillo de Trasmoz y las brujas»
comprueba la continuidad de ciertos aspectos de la brujeria en el imaginario colectivo, se
habla sobre el contacto de este escritor con varias «brujas» reales, la Casca y las Galgas.
Insiste en que:

No eran estas, ni ninguna de las otras brujas célebres a quienes vi en mis excursiones
por el pais o de quienes of referir hechos, mujeres poseidas, histéricas o neuré-
ticas, como las que figuraron en los procesos de la Inquisicién, sobre todo en el
memorable Zugarramurdi. Ninguna parecia tener ni aun siquiera nociones vagas
o transmitidas por tradicién sobre las artes ocultas, ni férmulas para conjuros o
maleficios (Alrededor del mundo, 9 de junio de 1899: 22).

Y vuelve a referirse a las mujeres navarras al hablar del ungiiento. Esta vez, eso si, las
denomina «poseidas, histéricas o neuréticas», apelando al sinsentido que se recoge en las
relaciones de sucesos y que solo podia deberse a la enfermedad mental, ya fuera perma-
nente o transitoria.

En definitiva, las brujas de Zugarramurdi se mencionan a partir de 1812, tras la
publicacién de las anotaciones de Moratin al Auto de Fe de Logrofio (1811) y hallamos
alusiones en textos criticos, cartas y articulos, en respuesta a otros escritos, o bien satiras
politicas (1812, 1851, 1867 y 1882); articulos sobre temas varios, como el carnaval, la ciudad
de Madrid, el hipnotismo y el espiritismo, y un viaje para investigar sobre las brujas del
Moncayo (1834, 1883, 1888 y 1899); relatos y leyendas (1836, 1843, 1858, 1882 y 1883), entre
los cuales destaca tanto la leyenda vascongada Agquelarre publicada en prensa en 1858,
como el fragmento Noche en Zugarramurdi y la narracién Grachina de Arturo Campién,
que ven la luz sucesivamente en 1882 y 1883, por dedicarse integramente a las brujas del
Baztin; resefias de la obra de Moratin,® las cuales indican la prolongacién del interés en
este texto; referencias a figuras histéricas procesadas en el Auto de Fe de Logrofio en lo
que seria una especie de diccionario de hombres y mujeres ilustres (1887 y 1898); criticas

463

18 Como las que ven la luz en 1837, 1856 y 1862, aunque no las hemos incluido en el repaso del apartado
correspondiente.

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

de especticulos (1887 y 1899) y trabajos tedricos sobre la etnia gitana o Pedro de Valencia
(1877 y 1899).

La primera alusién tiene lugar en 1812 en el marco de una critica burlesca, como ya
hemos visto, resaltando la paciencia que tienen los brujos durante la asistencia al aquela-
rre del valle de Baztin. Seguramente, esto viene motivado por lo que el citado opusculo
detalla acerca del conventiculo y su estructura, pues consta de mdltiples actividades,
ampliadas en las festividades especiales. Ha de tenerse en cuenta, ademds, que los inte-
grantes de la secta suelen ser amonestados y castigados si han faltado a alguna reunién o
no han practicado todo el mal posible. Su dedicacién a la causa ha de ser bien patente.”
La comparacién de los redactores a los que se pretende vilipendiar con las brujas de
Zugarramurdi supone, evidentemente, una ofensa.

En sucesivos textos, se conecta Zugarramurdi con la Inquisicién y su labor, o bien se
resalta de forma general la dimensién histérica del caso, ya sea en textos literarios como
de no ficcién. Esto sucede con los diarios referenciados de 1834 sobre el Carnaval, de
1836 que incluye el relato La aparicion nocturna, de 1882 acerca de la actuacién inquisito-
rial en Logrofio, de 1887 en relacién con espaiioles notables, de 1888 sobre hipnotismo y
espiritismo, y el trabajo centrado en Pedro de Valencia de 1899. El resto de las muestras
incluidas optan por resaltar la conversién de estas brujas en un referente nacional de estas
précticas, en un lugar comun, como se puede ver en los textos de 1841 sobre la Canizares
cervantina (incidiendo en el vuelo como elemento fundamental), de 1877 sobre las gitanas,
de 1883 sobre Madrid y la supersticién, y de 1899 sobre el ballet de mujeres voladoras
(que recala nuevamente en el vuelo como nicleo) o el firmado por Wanderer. Eso si, este
ultimo también se inclina por destacar la dimensién «real» de estas féminas al referirse
a ellas como poseidas, histéricas y neuréticas, optando por su imaginacién desbordante
como base de todas las historias recogidas acerca de sus presuntos crimenes. Solo Ague-
larre, Noche en Zugarramudi'y Grachina desarrollan multitud de aspectos de las practicas
navarras, con interesantes matices, que hacen de estos textos muestras Ginicas que merece
la pena estudiar de manera aislada y concienzuda. Eso si, en el caso de Goizueta, la
primera aparicién no se da en la prensa, sino en el volumen Leyendas Vascongadas de 1851.
En cambio, Campién si da a conocer un capitulo de su Noche en Zugarramurdi en 1882
y la totalidad de Grachina en 1883 en la prensa local, aunque la mayor difusién se daria
en 1897 con su volumen completo. Y es, precisamente, en estas llamativas producciones
donde se puede aplicar con profundidad y aprovechamiento el enfoque ecogético, dado
que se desarrolla el conventiculo en un espacio agreste y se otorga un papel fundamental
al paisaje boscoso y montafoso, atendiendo sobremanera a la descripcién del entorno y a
la ambientacién, siempre desde un prisma sobrecogedor y terrorifico.

2.3. Las menciones conjuntas

En primer lugar, destaca la leyenda Las brujas de Cangas en Galicia de Antonio Neira.
Se trata de la reedicién de un texto que ya vio la luz anteriormente y que no localizamos
hasta este nimero de la revista. En el relato se plasma, con todo detalle, una reunién

19 En referencia a la asamblea, Mongaston (Relacion de las personas que salieron...) se detiene en el vuelo para
llegar hasta el lugar de la reunién, la adoracién al demonio, los castigos infligidos a quien ha faltado al encuentro,
el secreto que se debe guardar con respecto de estas citas, el baile, las pricticas malignas instigadas por el diablo, las
metamorfosis en animales de los asistentes, el tabu que supone el nombre de Jests (si se pronuncia, todo se esfuma al
instante), los sabbats en festividades especiales (que incluyen adoracién, confesion, misa negra que consiste en prepa-
racién del altar, sermén, ofertorio, adoracién a través del ésculo infame, consagracién, comunién, relaciones sexuales
con el demonio y orgia). Para mas informacion, véase Lara Alberola (2017a y 2017b).

164

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

brujeril en la citada poblacién gallega y, al final, se expone, haciendo referencia a los habi-
tantes de Coiro: «es para ellos el Zugarramurdi de estas tierras, el Aguelarre de la costa,
y como tan juiciosamente dijo el erudito gallego P. Sarmiento “la Barahona de Galicia”»
(Revista de Teatros, 9 de junio de 1843: 2). Nos encontramos ante una referencia conjunta
que corrobora la indiscutible fama tanto de los llanos de Soria como de la aldea navarra.

Unos afios mds tarde, ve la luz otro escrito significativo para nuestro objeto de estudio,
ya que Bretén de los Herreros expresa en su articulo «El sibado»: «Excuso [...] investigar
[...] si el lugar de mayor querencia y jerarquia, la metrépoli, digimoslo asi, de las brujas
espafiolas fue Zugarramurdi o fueron los campos de Barahona» (La Ameérica, 8 de sep-
tiembre de 1857: 11).>* Entendemos, por tanto, que estas dos ubicaciones, como ya hemos
visto, se hermanan.

Eso sucede, igualmente, en Desde mi celda vir de Bécquer, con las siguientes palabras:
«Desde tiempo inmemorial, es articulo de fe entre las gentes del Somontano que Trasmoz
es la corte y punto de cita de las brujas mas importante de la comarca. Su castillo, como
los tradicionales campos de Barahona y el valle famoso de Zugarramurdi, pertenece a la
categoria de conventiculo de primer orden...» (E/ Contempordineo, 10 de julio de 1864: 3).*
Todo escenario que constituya el nicleo de reunién de las brujas ha de poder conectarse
con los dos que sirven de modelo, Barahona y Zugarramurdi.

Por otra parte, la critica politica «El camino derecho» nos regala estas lineas:

[...] habiendo de atravesar un interregno parlamentario no tan largo, ni con mucho
como el de 1881, pero de algunos meses, y habiendo de procederse a unas elecciones
generales, puede decirse que nos convenia a los conservadores la actitud violenta,
personal, furiosa y propia del aquelarre de Zugarramurdi o el de Barahona, ms bien
que de oposiciones liberales que las dltimas han adoptado y mantienen. (La época,
23 de marzo de 1884: 1)

Se aprovechan ciertas caracteristicas brujescas, sobre todo en el transcurso del sabbat,
para que sirvan como ejemplo de los conservadores, pues es menester que adopten una
posicién mds agresiva frente a sus oponentes.

Por dltimo, el relato Bodas del diablo (cuento casi de brujas), de Angel Chaves, compara
a la protagonista, la tia Gurriata, con las brujas de estas dos ubicaciones: «Si la que yo
tenfa por bruja como aquellas que cuentan que en mejores dias para tan respetable clase
se reunian en Barahona o Zugarramurdi habia sido mirada desde antiguo con enojo por
sus sordideces y desabrimientos, desde que teniamos al invasor dentro de casa nos la hacia
odiosa su no recatado afrancesamiento» (Madrid Cémico, 3 de octubre de 1896: 337-338).
Una bruja que se preciase habia de guardar alguna relacién con las mencionadas magicas.
El nicleo de la narracién, sin embargo, no tiene que ver con poder preternatural alguno,
sino con la invasién de los franceses, que se acercan a la poblacion (Foncencefia) y la
suposicién de que Gurriata tiene relacién con los espias, cosa que al final se confirma y
que posee consecuencias fatales para los vecinos.

En resumen, entre estas menciones conjuntas, encontramos un articulo expositivo
(1857, 1868), una leyenda y dos relatos, uno de ellos en forma de epistola (1843, 1864 y
1896), y una critica politica (1884). Tales referencias evidencian con mds énfasis que cua-
lesquiera otras el hecho de que ambas ubicaciones y, en consecuencia, los oficiantes que
alli se retinen son auténticos emblemas de la brujeria. De ahi que se compare en 1843

465

20 Este texto se reedita en 1868.
21 También se reproduce en La Epoca, tomado de este primer diario.

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

Cangas con estos otros dos puntos tan representativos en lo tocante al conventiculo, que
Bretén de los Herreros los haga competir en jerarquia en 1857, que Bécquer utilice estos
dos espacios en 1864 para comparar con ellos el castillo de Trasmoz o que se resalten las
similitudes de la tia Gurriata con las arquetipicas brujas de tales enclaves en 1896. Solo
un escrito se aparta de esta ténica general, <El camino derecho» de 1884. En tanto apor-
tacién de cardcter politico, recordemos que se limita a aconsejar a los conservadores que
adquieran el cardcter violento y furioso de las féminas de Barahona y Zugarramurdi en
los aquelarres. Esta recomendacién se comprende mejor si se toman algunos fragmentos
de una novela muy significativa en el sentido de lo que estamos trabajando, como es E/
Jraile o la reliquia entre las ruinas de Joaquin del Castillo y Mayone (1837). Las lineas que
siguen corroboran ese talante brujesco al que se alude. El tio Concha habla de un:

Coro descomunal en desentonados alaridos acompafiados de una musica descon-
certada. Ofanse a la vez aterradores aullidos, descompasados clamores, profundos
ayes, terribles graznidos; y estas voces aunadas con el sonido instrumental parecido
al ladrido del perro, al rebuzno del jumento, al rugido del leén, al silbido de la ser-
piente aumentaba mds y mds el panico terror por todos aquellos contornos (Castillo
y Mayone, 1837: 101).

Esa violencia también se hace evidente cuando una bruja expone algunos de sus cri-
menes: «He dado muerte (continud) a siete nifios a punzadas de alfileres, a quienes he
chupado la sangre por las cisuras que les he hecho en diferentes partes del cuerpo» (104).
Y en el momento en que el diablo da pautas a sus secuaces:

Encargd, ordené y mandé el diablo a todos los circunstantes hacer cuanto mal
pudiesen a las personas cristianas y aun a las brujas que les hubiesen ofendido. De
repente comenzé toda aquella llanura a dar vaivenes a uno y otro lado: aumentébase
por momentos la agitacién de toda la asamblea: el demonio en medio rodeado
de espiritus infernales, sapos, culebras, lagartijas, escorpiones y un sinfin de otros
animales y sabandijas comenzé a elevarse: abriéronse siete bocas que vomitaban
fuego, azufre, resinas y betunes: en lo profundo se ofan suspiros, ayes y clamores que
parecian salir del centro de la tierra (138).

Si hacemos referencia ahora a todas las alusiones recogidas desde un inicio en relacién
tanto con Barahona como con Zugarramurdi, la mayoria se dan en textos ajenos a las
cuestiones mégicas que solo mencionan de manera puntual estas dos ubicaciones porque
hacerlo significa remitir a las brujas y sus crimenes, y a la celebracién de los conventi-
culos. El supuesto comportamiento de estas mujeres (también hombres) durante dichos
encuentros hace que sea relativamente fécil incluir a estas magicas en diatribas y textos
de cardcter politico. En el elenco presentado, hay algtin ejemplo de escritos que pueden
presentar un interés de cardcter mds general en el marco del estudio de la magia y la
supersticion: Sobre las brujas del P. Martin Sarmiento de 1782, el Examen analitico de las
obras de Miguel de Cervantes de 1841, Las brujas de Cangas en Galicia de 1843, Aquelarre
en su versién de 1858, Desde mi celda vir de 1864, De las artes mdgicas y la adivinacion en el
suelo ibérico. .. de 1871, Noche en Zugarramurdi (fragmento) de 1882, Grachina de 1883, Las
bodas del diablo de 1896 y El castillo de Trasmoz y las brujas de 1899. Son bien textos con
informacién muy interesante de cardcter histérico y antropolégico, bien obras relevantes

466 desde una perspectiva literaria.

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

Encontramos varios casos de simples menciones, eso si, muy significativas en tanto se
convierte en una costumbre relacionar las practicas brujeriles con ciertas ubicaciones. Del
mismo modo, se alude a dichos puntos geogréficos en articulos criticos acerca de la Inqui-
sicién o cuando se menciona a esta institucién en otra clase de aportaciones, pues no se
olvida hacer referencia al proceso de 1610 principalmente; destacdndose asi la dimensién
histérica del caso de Logrofio, cosa que no sucede con las mégicas de Barahona. Igual-
mente, se daria por incluido todo lo relativo a esta causa en los resimenes y comentarios
acerca del texto de Moratin o en los diccionarios de hombres o mujeres célebres. Otra
clase de uso se hace en aquellos escritos en los que se utilizan Barahona y Zugarramurdi
como término de una comparacién, como hemos visto que sucede en distintas mues-
tras analizadas, al haberse instaurado en el imaginario colectivo y constituir ya un lugar
comun.

Por tanto, destaca, sobre todo, la utilizacién metonimica y comparativa, sobre todo la
proliferacién de usos peyorativos presentes en diatribas y articulos politicos, asi como la
referencia obligada, en el caso de Zugarramurdi, al hablar de la Inquisicién.

Se puede observar que las brujas estudiadas son inseparables de la ubicacién en que
se dan cita, que forma parte del rétulo con el que son presentadas. Incluso basta con
mencionar el emplazamiento en cuestién para que, de forma automdtica, se piense en la
brujeria. Si se alude a los campos de Barahona o al valle de Zugarramurdi en relacién con
alguna persona, queda clara su adscripcién. No es menester mds. Esto que parece algo tan
simple posee repercusiones considerables, sobre todo en el marco de la ecocritica, por la
trascendencia que posee el entorno agreste en que se desarrolla el que podriamos definir
como elemento mds idiosincrasico de la secta.

Desde una perspectiva ecogética, hemos de decir que esa concepcién de la naturaleza
salvaje como un elemento que causa temor por todo lo que de maligno puede albergar se
aprecia de un modo tangencial en la mayoria de las muestras presentadas, pues nos hemos
limitado a las meras menciones de estas brujas que hallamos en la prensa, como evidencia
de su asentamiento en el ideario y su conversién en un referente indiscutible, a modo de
modelo de la brujeria espafola. Sin embargo, si leemos entre lineas y tomamos en consi-
deracién, sobre todo, relatos como los de Goizueta y Campién y también la presencia y
caracteristicas de estas figuras en novelas como las que hemos recogido para mostrar que
estas mdgicas invadieron las letras de los siglos xv1II y x1x, veremos que tales mujeres,
presentadas pricticamente siempre como una colectividad, se identifican plenamente con
su procedencia o, al menos, con el punto en que se celebran sus ayuntamientos.

En todo caso, todas las alusiones recogidas demuestran que Barahona se utilizaba ya
en la literatura y la prensa del siglo xv111, pues ya se habian integrado en el imaginario,
a pesar de que, como se ha podido comprobar, no se apunta ni una sola vez al proceso ni
de 1527 ni de 1555 y, mucho menos, a las mujeres implicadas en los mismos. Zugarramurdi
se recupera tras la publicacién en 1811 de la relacién de Mongastén anotada por Moratin,
lo cual supone el rescate de un panfleto que tanta difusién conocié en el siglo xvi. A
partir de ese momento, tal localizacién cobra incluso mds relevancia que la consabida
Barahona, aunque los campos sorianos siguen apareciendo hasta final de siglo, incluso se
le hace competir con los valles navarros. Las muestras recogidas en las distintas décadas
corroboran que estos espacios se consolidan como referencias obligadas en relacién con
la brujerfa, que quedan integradas en la tradicién y en la literatura.”

22 Como ejemplo, podemos mencionar el relato Las brujas de Barahona de Ramiro Blanco, publicado en 1909,
que da cuenta de la pervivencia de todo lo explicado en este articulo con respecto a estas magicas; y La dama de Urtubi
de Pio Baroja, de 1916, que contextualiza una historia de amor en el marco de las précticas brujeriles del siglo xvi1 que
fueron juzgadas en el Auto de Fe de 1610.

467

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

CONCLUSIONES

Los textos presentados en este articulo, seleccionados por las distintas referencias que
encontramos en ellos tanto a las brujas de Barahona como a las de Zugarramurdi, dan
cuenta del interés suscitado por estas figuras y de su asentamiento en el ideario. De hecho,
se convierten en un lugar comun en relacién con el universo brujesco peninsular, pues se
citan por doquier como embajadoras de estas précticas y de la costumbre bien arraigada
de vincular unas determinadas pricticas a puntos geograficos concretos, que adquieren
notoriedad por ser espacios rurales que albergan la celebracién de las asambleas. No
son los tnicos enclaves con fama al respecto, pero si, al parecer, los que mds sobresalen.
Ademis, resultan interesantes porque, a pesar de basarse en dos procesos, uno de 1527 (y
otro fruto de un rebrote en 1555) y otro de 1610, solo en el segundo caso se mantienen alu-
siones a las causas. No sucede esto en relacién con las mégicas de Barahona, totalmente
desconectadas de los acontecimientos histéricos.

El proceso contra las vecinas de Pareja deja huella, como hemos podido observar, pero
no en relacién con lo acaecido en la sala de justicia ni con las mujeres implicadas. No hay
ningun escrito que recoja lo sucedido, como es el caso del Auto de Fe de Logrofio de 1610.
Aun asi, las historias relativas a las reuniones de las presuntas brujas en los campos de
Barahona trascendieron. Seguramente, cristalizaron en forma de narraciones y se exten-
dieron entre la poblacién. De esa forma, pervivié la fama de este llano y las précticas
asociadas a €, lo que se evidencia sobradamente tanto en la prensa de los siglos xvi1 y
XIX como en otros materiales (Lara Alberola, 20222).

En cuanto a las mujeres del Baztdn, se instauran como referencia obligada cuando
Moratin publica sus jocosas anotaciones junto al opusculo original en 1811, exactamente
dos siglos mds tarde de su primera edicién. De esta manera, se recupera la memoria de
este proceso y se integra también en el imaginario. Nuevamente, son los aquelarres lo que
mds se menciona y lo que se considera mds caracteristico de los integrantes de la supuesta
secta.

Tras este andlisis se puede apreciar que, por una parte, la brujeria y las brujas como
temdtica siguen despertando el interés en autores y lectores de la prensa del mil setecientos
y mil ochocientos. De ahi que merezca la pena abordar otros aspectos que pueden llamar
la atencién, como de qué forma aparecen estas pricticas y sus oficiantes representados
en los relatos, leyendas y folletines (normalmente editados por entregas) y qué arquetipo
brujeril se instaura en estos materiales (Lara Alberola, 2024b) y sobre qué aspectos con-
cretos se diserta en los trabajos de cardcter tedrico sobre magia y supersticién que recalan
en esta secta diabdlica, que es una tarea atn pendiente.

En el marco de estos escritos periédicos, destacan, como hemos visto, las alusiones a
Barahona y Zugarramurdi, el estudio de las cuales, sin duda, contribuye a avanzar en la
investigacion sobre la tradicién relativa a estos lugares, tanto desde una perspectiva antro-
poldgica e histérica (contribuyendo a la indagacién en el dmbito de la supersticién y la
magia en nuestra cultura), como desde un prisma literario, explorando, de alguna forma,
el paso de una creencia o de la celebridad de una determinada ubicacién consolidada en
el plano de la oralidad a la plasmacién por escrito en el seno de la prensa, dejindose asi
constancia a través de un género que permitia recoger las preocupaciones y pensamientos
presentes en el dia a dia.

468

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

BisLioGrAFiA

ALqQuIMIsTa, El (12 junio 1800), «Concluye el discurso de ayer», Diario de Madrid, n° 163, pp. 693-
695.

Aronso, Eduardo (1999), «Prélogo», en Leandro Ferndndez de Moratin, Quema de brujas en
Logrorio, Valencia, La Mascara, pp. 9-25.

Aronso Ramos, José Antonio (2013-2014), «Brujerfa y magia en la provincia de Guadalajara»,
Cuadernos de etnologia de Guadalajara, n® 45-46, pp. 291-330. https://bipgu.es/publicaciones-
cuadernos-etnologia-guadalajara/

Anpioc, René (2001), «Las reediciones del Auto de Fe de Logrofio en vida de Moratin», Alicante,
Biblioteca Virtual Cervantes. https://www.cervantesvirtual.com/obra/andioc-rene-2/

ANONMO (1841), Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal, en Cuentos fantdsticos y sublimes,
tomo 1, Madrid, Oficina del Establecimiento Central, pp. 1-122.

AzurmENDI, Mikel (2012), «A vueltas con el término aquelarre», RIEV, n° 9, Homenaje al profesor
Gustav Henningsen, Jesus Maria Usundriz (ed.), Akelarre: la caza de brujas en el Pirineo
(siglos XIII-XIX), PP. 42-53.

AzurMENDI, Mikel (2013), Las brujas de Zugarramurdi: La historia del aquelarre y de la Inquisicion,
Cérdoba, Almuzara.

B. L. M. (24 junio 1812), «Sefior redactor...», Diario de Madrid, n° 176, pp. 810-811.

BARANDIARAN, José Miguel de (1998), Brujeria y brujas: testimonios recogidos en el Pais Vasco, San
Sebastidn, Txertoa.

Baroja, Pio (1993 [1916]), La dama de Urtubi, Madrid, Alianza.

BEcquer, Gustavo Adolfo (10 julio 1864), «Desde mi celda, virs, E/ Contempordneo, n® 1077, pp. 3-4-

B£cquer, Gustavo Adolfo (11 julio 1864), «El castillo encantado de Trasmoz», La Epoca, n° 5016,
Pp- 3-4-

BermEjo, Ildefonso Antonio (17 junio 1882), «Clemencia de los Inquisidores de Logrofio», E/
Imparcial, n° 5429, p. 1.

Branco, Ramiro (1909), «Las brujas de Barahona», en Tanda de cuentos, Madrid, Lib. de Fernando
Fe, pp. 124-130.

BrAzquez MicutL, J. (1985), Hechiceria y supersticion en Castilla la Mancha, Toledo, Junta de
Comunidades de Castilla 1a Mancha.

BrAzquez MicutL, Juan (1989), Eros y Tiinatos. Brujeria, hechiceria y supersticion en Espasia, Toledo,
Arcano.

BreTON DE Los HERREROS, Manuel (8 septiembre 1857), «El sébado», La Ameérica, n° 13, p. 11.

BreTON DE Los HErrEROS, Manuel (15 abril de 1868), «El sabado», E/ Panorama, n° 31, p. 242.

Brices, Robin (2002), Witches and Neighbours. The Social and Cultural Context of European
Witcheraft, Oxford, Blackwell.

CampioON, Arturo (julio-diciembre 1882), «Una noche en Zugarramurdi. Capricho cldsico-
roméntico. Fragmento. v1. El aquelarre = La misa negra», Euskal-Erria. Revista Vascongada,
Tomo V11, pp. 433-441.

CampION, Arturo (1883), «Grachina (tradicién navarra)», Revista Euskara, Tomo v1, pp. 142-156.

CaMPION, Arturo (1897), Noche en Zugarramurdi, en Euskariana (parte segunda). Fantasia y realidad,
Bilbao, Imprenta de la Biblioteca Vascongada, pp. 5-118.

CampION, Arturo (1897), Grachina, en Euskariana (parte segunda). Fantasia y realidad, Bilbao,
Imprenta de la Biblioteca Vascongada, pp. 119-147.

CANCER, Gerénimo de (1985 [1650]), «Entremés de los putos», en Javier Huerta Calvo (ed.), Teatro
breve de los siglos xvi y xvil. Entremeses, loas, bailes, jdcaras y mojigangas, Madrid, Taurus, pp.
228-234. 469

Caro Baroja, Julio (1995 [1966]), Las brujas y su mundo, Madrid, Alianza.

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

Caro Baroja, Julio (1995b), «De nuevo sobre la historia de la brujeria (1609-1619)», Principe de
Viana, n° 206, Homenaje a Julio Caro Baroja, pp. 741-802.

Carranza, Claudia (2007), «Monstruos y prodigios en la literatura de cordel del siglo xviI
espafiol», Revistas de literaturas populares, n® 7.1, pp. 5-35.

CARRERAS, Julia (2022), Vienen de noche. Estudios sobre las brujas y la otredad, Barcelona, Luciérnaga.

CastiLLo Y MAYONE, Joaquin del (1837). E/ fraile o la reliquia entre las ruinas, Barcelona, Imprenta
Nacional de Sauri.

CHAVES, Angel R. (3 octubre 1896), «Bodas del diablo (cuento casi de brujas)», Madrid csmico, n°
711, Pp- 337-338.

Cirac EsToPARAN, Sebastidn (1942), Los procesos de hechicerias en la Inquisicion de Castilla la Nueva
(tribunales de Toledo y Cuenca), Madrid, csic.

CLARK, Stuart (2001), dntroduction», en Stuart Clark (ed.), Languages of Witcheraft. Narrative,
Ideology and Meaning in Early Modern Culture, London, McMillan, pp. 1-18.

CLARK, Stuart (2004), «Brujeria e imaginacién histérica. Nuevas interpretaciones de la demonologia
en la Edad Moderna», en Maria Tausiet y James Amelang (eds.), E/ diablo en la Edad
Moderna, Madrid, Marcial Pons, pp. 21-44.

Cojo DE VILLAORNATE (20 abril 1851), «Revista satirica», La Nacion, n° 615, p. 3.

CorpeNTE, Heliodoro (1990), Brujeria y hechiceria en el obispado de Cuenca, Cuenca, Diputacién
Provincial de Cuenca.

CovarruBias, Sebastidn de (1611), Tesoro de la lengua castellana o espariola, Madrid, Luis Sanchez.

De 1A Huerca Posapa, R. (30 enero 1898), «L.a mujer. Marfa Jureteguia. Maria de Zozaya», E/
Album Ibero-americano, n° 4, p- 41

DEe ros Rios, Jos¢é Amador (1 de enero 1871), «De las artes mdgicas y la adivinacién en el suelo
ibérico. Su influencia en las costumbres, asi en la antigiiedad como en los tiempos
modernos», Revista de Esparia, n° 18, pp. 321-348.

Dovan, Frances E. (1994), Dangerous familiars: Representations of Domestic Crime in England, 1550~
1700, New York, Cornell University Press.

Dovan, Frances E. (1995), «Ridiculous Fictions: Making Distinctions in the Discourses of
Witcheraft», Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies, n° 7.2, pp. 82-110.

Dowmincuez CAceres, Roberto (2022), «Gretel y Hansel: notas para una aproximacién
ecogdtica», en Jaime Villarreal, Raquel Gutiérrez, Miguel Séenz (eds.), E/ ojo intermedial
1. Autorreflexividad, transmedialidad y transposicion, Puebla, Universidad Auténoma de
Puebla / Editora Némada Saolibris, pp. 249-274.

Dukso, José (2010), Historia y leyenda de las brujas de Zugarramurdi: de los aquelarres navarros a las
hogueras rigjanas, San Sebastian, Txertoa.

Dugso, José (2019), Leyendas de las brujas de Zugarramurdi, s. 1., Createspace Independent
publishing Platform.

EmBorujo, Amalia (1991-1992), «El pais vasco en la antigtiedad: Antonio de Trueba, un ejemplo
de la corriente historiografica fuerista», Veleia. Revista de prebistoria, bistoria antigua,
arqueologia y filologia cldsicas, n°® 8-9, pp. 483-492.

Estok, Simon C. (2018), The Ecophobia Hypotesis, London & New York, Routledge.

FErRNANDEZ DE MoRATIN, Leandro (1999 [1811]), Querma de brujas en Logrorio, Valencia, La Méscara.

FerNANDEZ ORTEA, Javier (2017), «Hechiceria y supersticion en la Alcarria de Guadalajara»,
Cuadernos de etnologia de Guadalajara, n° 49, pp. 293-324. https://bipgu.es/publicaciones-
cuadernos-etnologia-guadalajara/

FERNANDEZ ORTEA, Javier (2022), Alcarria bruja. Historia de la hechiceria en Guadalajara y los

procesos de la villa de Pareja, Guadalajara, Océano Atlantico-AH ediciones.
470

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

Frys JunQuERa, Carmen (2015), «Ecocritica y ecofeminismo: didlogo entre la filosofia y la critica
literaria», en Alicia H. Puleo (ed.), Ecologia y género en didlogo interdisciplinar, Madrid,
Plaza y Valdés, pp. 307-320.

Frores, Enrique y Masera, Mariana (2010), Relatos populares de la Inquisicion novobispana. Rito,
magia y otras «supersticiones», siglos xvii-xvir, Madrid, csic-Universidad Nacional Auténoma
de México.

Fonskca, Luis de (1611), Relacion summaria del auto de la fe que los Sefiores Doctor Alonso Bezerra
Holguin, del Abito de Alcantara, Licenciado Toan de Valle Alvarado, Licenciado Alonso de Salagcar
Frias, Inquisidores Apostilicos en el Reyno de Navarra y su destricto, celebraron en la Ciudad de
Logrofio, en siete y ocho dias del mes de Noviembre, de mil y seyscientos y diez afios, Burgos, Juan
Bautista Varesio.

Garcia BErLanGa, Gumersindo (2006), De Barahona y de sus brujas, Soria, Ochoa.

Garcia DE ARRIETA, Agustin de (junio 1841), «Examen analitico de las obras de Miguel de
Cervantes», £/ Instructor o Repertorio de historia, bellas letras y artes, n°® 9o, pp. 177-183.

Garcia EscoBar, Ventura (27 mayo 1855), «La corte del almirante, cap. X1», Semanario pintoresco
espariol, n° 21, pp. 164-165.

Gasxkirr, Malcolm (2001), «Witches and Witnesses in Old and New England», en Stuart Clark
(ed.), Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early Modern Culture,
London, McMillan, pp. 55-80.

GENTILCORE, David (2002), «Witchcraft Narratives and Folklore Motifs in Southern Italy», en
Darren Oldridge (ed.), 7he Witchcraf? reader, London-New York, Routledge, pp. 97-108.

GissoN, Marion (1999). Reading Witcheraft. Stories of Early English Witches, London-New York,
Routledge.

GiBsoN, Marion (2001). «Understanding Witcheraft? Accusers’ Stories in Print in Early Modern
England», en Stuart Clark (ed.), Languages ot Witchcraft. Narrative, Ideology en Meaning in
Early Modern Culture, London, McMillan, pp. 41-54.

Go1zuETA, José Maria (1851). Aquelarre, en Leyendas vascongadas, Madrid, F. Garcia Padrés, pp.
11-39.

Go1zUETA, José Maria de (24 enero-16 febrero 1858), Leyenda vascongada, n°® 243-246, pp. 19-22,
28-30, 36-37, 42-43.

GUELL Y RENTE, José (6 octubre 1856), «Resumen del Auto de fe a las brujas celebrado en Logrofio
el afio de 1610: seguido de la famosisima carta sobre igual asunto del Inquisidor de Calahorra
al Condestable de Navarra en 1590», La Ifustracion, n° 397, pp. 394-395.

GUELL Y RENTE, José (23-27 agosto 1862), «Resumen del Auto de fe a las brujas celebrado en
Logrofio el afio de 1610: seguido de la famosisima carta sobre igual asunto del Inquisidor
de Calahorra al Condestable de Navarra en 1590», La Iberia, n° 2479, 2481 y 2482, p. 3 (en
todos los casos).

HartzensuscH, Juan Eugenio (1888 [Ca. 1839]), Teatro de Juan E. Hartzenbusch, 1. Los amantes de
Teruel. Dofia Mencia. La redoma encantada, Imprenta y Fundicién de M. Tello.

Herman, Edith F. (1959), «The younger Moratin and Goya: On duendes and brujas», Hispanic
Review, n° 29 (1), pp. 103-122.

HenniNeGsEN, Gustav (1983 [1980]). E/ abogado de las brujas: Brujeria vasca e Inquisicion espatiola,
Madrid, Alianza.

HenNiNGsEN, Gustav (2004), The Salazar documents inquisitor Alonso de Salazar Frias and others on
the Basque witch persecution, Boston, Brill.

HennNiNGsEN, Gustav (2010), «La brujomania vasca», en Enrique Ramalle Gémara y Mikel
Azurmendi Inchausti (eds.), Inquisicion, brujeria: el Auto de Fe de Logrofio de 1610, Logrofio,
Instituto de Estudios Riojanos, pp. 19-32. 471

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

HEeNNINGSEN, Gustav (2012), «El invento de la palabra aquelarre», RIEV, 9, Homenaje al profesor
Gustav Henningsen, Jesus Maria Usundriz (ed.), Akelarre: la caza de brujas en el Pirineo
(siglos X11-XI1X), PPp. 54-65.

Homza, Lu Ann (2023), Pueblos infernales y abogados de las brujas en Navarra (1608-1614), Navarra,
Universidad Publica de Navarra.

Jorosapo, El (18 marzo 1836), «La aparicién nocturna», E/ Jorobado, n° 16, pp. 2-3.

Juaristi, Jon (1998), E/ linaje de Aitor, Madrid, Taurus.

Lancre, Pierre de (1612), Tableau de inconstance des mauvais anges et démons oiv il est amplement
traité des sorciers et de la sorcellerie, Paris, Nicolas Buon.

Lara, Maria (2013), Brujas, magos e incrédulos en la Esparia de los Siglos de Oro, Cuenca, Alderaban.

Lara Avrserora, Eva (20172), «El panfleto de don Juan de Mongastén sobre las brujas
de Zugarramurdi (Auto de Fe de Logrofio de 1610), editado en 161r: ¢documento
histérico o literatura?», Rilce. Revista de Filologia Hispdnica, n° 33 (1), pp. 259-282.
https://doi.org/10.15581/008.33.1.259-82

Lara ArLBEROLA, Eva (2017b), «Los ejemplos sobre brujeria en las relaciones del Auto de Fe de
Logrofio de 1610 editadas por Mongastén y Varesio: estudio comparativo», Revista De
Humanidades, n° 30, pp. 43-69. https://doi.org/10.5944/rdh.30.2017.18202

Lara Arserora, Eva (2022a), «Las brujas de Barahona: del proceso de 1527
a la literatura de los siglos xvin y xix», Ifinerarios, n° 35, pp. I09-I3L.

https://doi.org/10.731/ITINERARIOS .35.2022.06

Lara Arserora, Eva (2022b), «Las brujas de Barahona: la construccion del relato a partir del
proceso», Boletin de Literatura Oral, n° 12, pp. 74-105. https://doi.org/10.17561/blo.vi2.6891

Lara ALBEROLA, Eva (2024a), «dguelarre: una leyenda terrorifica de brujas de José¢ Maria de
Goizueta (1851)», en Miriam Lépez Santos (ed.), Folclore y gotico: entornos y presencias
sobrenaturales en la ficcion occidental, Valencia, Tirant lo Blanch, pp. 57-94.

Lara ALBeroLA, Eva (2024b), «El arquetipo cobra vida. Noticias sobre ajusticiamientos por brujeria
en el siglo x1x», Hispania 84, n° 278, pp. 1-19. https://doi.org/10.3989/hispania.2024.1109

Lara ALBerOLA, Eva (2025), Brujeria y terror. Un estudio literario sobre las brujas hispdnicas desde la
perspectiva del miedo (siglos xv-x1x), Madrid-Frakfurt, Iberoamericana-Vervuert.

LecomrTe, Julio (27 febrero 1857), E/ pusial de cristal, La Esparia, n°® 2412, p. 1.

Martinez L6pez, Pedro (1835), Las brujas en Zugarrammaurdi, Burdeos, Libreria CL. Dulac Editor.

MoNGasTON, Juan de (1997 [1611]), Relacion de las personas que salieron al Auto de Fe..., en Manuel
A. Marcos e Hipdlito B. Riesco (eds.), Pedro de Valencia, Obras Completas, vir: Discurso
acerca de los cuentos de las brujas. 1611, Leén, Universidad de Ledn, pp. 157-181.

MuraTort, Luis Antonio (1782), Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las artes, Madrid,
Imprenta de don Antonio de Sancha.

NEeira DE MosQUERA. Antonio (9 junio 1843), «Las brujas de Cangas en Galicia», Revista de
teatros. Diario pinforesco de literatura, n° 152, p. 2.

OrTEGA MUNILLA, José (26 marzo 1883), «Una suegra en el cielo», [fustracion artistica, n® 65, p. 102.

OrTEGA MUNILLA, José (22 abril 1884), «La suegra de San Pedro», Diario Oficial de Avisos de
Madrid, n° 113, pp. 122-123.

ORTEGA MUNILLA, José (30 octubre 1890), «La suegra de San Pedro», La Semana Comica, 177, pp.
303-306.

Ossor1o Y BERNARD, Manuel (9 noviembre 1883), «Madrid», E/ Dia, n° 284, p. 4.

Parbo BazAn, Emilia (1 enero 1892), «Teoria del consuelo», La Esparia Moderna, tomo XXXv1I,
Pp- 123-13L

PARrkER, Elizabeth (2020), The Forest and the EcoGothic. The Deep Dark Woods in the Popular

472 Imagination, London, Palgrave Macmillan.

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola Eva LARA ALBEROLA

Pico, Amaranta (2013), Las voladoras. La red invisible del relato, Quito, Universidad Andina Simén
Bolivar / Editora Nacional.

Prapo Coroner, Javier y Clara Dies VALLs (2024), Breve viaje por la Esparia de las brujas. Usos,
costumbres, leyendas y realidad, Vitoria, Sugaar Editorial.

Purkiss, Diane (2001). «Sounds of Silence: Fairies and Incest in Scottish Witchcraft Stories», en Stuart
Clark (ed.), Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early Modern
Culture, London, McMillan, pp. 81-98.

RamarLe GOmARa, Enrique, «El desafio de comprender: a cuatrocientos afios de distancia el Auto
de Fe de Logrofio de 1610», en Enrique Ramalle Gémara y Mikel Azurmendi Inchausti
(eds.), Inquisicion, brujeria: el Auto de Fe de Logrofio de 1610, Logrofio, Instituto de Estudios
Riojanos, pp. 9-18.

Ramiro (octubre 1887), «Revista de Teatros», Revista contempordnea, n® 68, pp. 641-648.

REGUERA, Ifiaki. «La brujeria vasca en la Edad Moderna; aquelarres, hechiceria y curanderismo».
RIEV: Revista Internacional de los Estudios Vascos n° ¢ (2012): 242-83.

Rivero GomEz, Miguel Angcl (2005), «El nacimiento de la filosofia del joven Unamuno», en
Angelo Marocco (ed.), Miguel de Unamuno. Estudio sobre su pensamiento, Roma, RSB, pp.
5-83.

Rojas ZorrirLa, Francisco de (1999 [1645]), Lo que queria ver el Marqués de Villena, Alicante,
Biblioteca Virtual Cervantes.

Rowranp, Robert (1990), «Fantasticall and Devilishe Persons: European Witch-beliefs in
Comparative Perspective», en Bengt Ankarloo y Gustav Henningsen (eds.), Early Modern
European Witcheraft, Oxtord, Oxford University Press, pp. 161-190.

Rowranps, Alison (1998), «Telling Witchcraft Stories: New Perspectives on Witcheraft and
Witches in the Early Modern Period», Gender & History, n° 10.2, pp. 294-302.

Rowranps, Alison (2003), Witcheraft Narratives in Germany: Rothenburg, 1561-1652, Manchester,
Manchester University Press.

RusnurToN, Peter (2001), «Texts of Authority: Witcheraft Accusations and the Demonstration of
Truth in Early Modern England», en Stuart Clark (ed.), Languages of Witcheraft. Narrative,
Ideology and Meaning in Early Modern Culture, London, McMillan, pp. 21-39.

SARMIENTO, Martin (27 junio 1782), «Papeles sueltos, y cartas eruditas y familiares del P. M.
Sarmiento. Carta x1. Sobre las brujas», Correo literario de la Europa, n° 55, pp. 397-400.

SERRANO BELINCHON, José (2000-2001), «Sobre las brujas de Pareja», Cuadernos de etnologia de
Guadalajara, n° 32-33, pp. 387-394.

SERRANO Y SaNz, M. (1 mayo 1899), «Pedro de Valencia. Estudio biogréfico y critico», Revista de
Archivos, Bibliotecas y Museos, n° 5, pp. 290-312.

SIN FIRMA (10 diciembre 1834), «Primer baile de mascaras en el Teatro del Principe», Mensagero de
las Cortes, n° 210, p. 4.

SIN FIRMA (12 febrero 1837), «Arte de brujerfa. Relacién del auto de fe celebrado en Logrofio el afio
1610. Con notas de Moratiny, £/ Guardia Nacional, n° 433, p. 2.

SiN FIrRMA (6 diciembre 1863), «—Yo no discuto desde este sitio...», La Iberia, n° 2915, p. 2.

SIN FIRMA (8 agosto 1867), «A E! Diario Espafiols, La Esperanza, n® 7009, p. 1.

SIN FIRMA (18 enero 1873), «Congreso. Presidencia del sefior Rivero. Extracto de la sesién celebrada
el dia 17 de enero de 1873», La Esperanza, n° 8636, p. 3.

SIN FIRMA (16, 17, 18, 19... junio 1878), «Especticulos. Infantil. La bruja de Barahona», La
correspondencia de Esparia, n°® 4781, 4782, 4783, 4784..., p. 1.

SiN FIRMA (20 junio 1878), «Espectaculos. Infantil. La bruja de Barahona», E/ Imparcial, n° 3977,
P-4

SiN FIrMA (2 julio 1878), «Especticulos. Infantil. La bruja de Barahona», E/ Pabellon Nacional, n° 473

2009, p. 3.

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



FEva LARA ALBEROLA Las brujas de Barahona y de Zugarramurdi en la prensa espafiola

SIN FIRMA (7 julio 1878), «Especticulos. Infantil. La bruja de Barahona», Diario oficial de avisos de
Madrid, n° 288, p. 2.

SiN FIRMA (23 marzo 1884), «El camino derecho», La Epaca, n° 11384, p. I.

SIN FIRMA (8 mayo 1887), «Espafioles notables. Miguel de Goiburu», Revista Popular de
Conocimientos Utiles, n° 345, p. 64.

Sin FIrMA (6 febrero 1888), «Ecos madrilefios. El hipnotismo en los salones», La Epam, n° 12753,
p-I.

Sin FirRMA (27 mayo 1899), «El ballet volant», Iris. Revista semanal ilustrada, n® 3, s. p.

Torres VILLARROEL, Diego de (1795 [1739]), Extracto de los prondsticos del Gran Piscator de
Salamanca, desde el afio 1725 hasta 1753, tomo X, Madrid, Imprenta de la Viuda de Ibarra.

UsuNAriz GARAYOA, Jestis Maria (2012), «La caza de brujas en la Navarra moderna (siglos xvi-
xvi1)», RIEV, 9, Akelarre: la caza de brujas en el Pirineo (siglos XII-X1x). Ed. Jesiis M@ Usundriz.
Homenage al profesor Gustav Henningsen, pp. 306-350.

WANDERER (9 junio 1899), «El castillo de Trasmoz y las brujas», Alrededor del mundo, n° 1, pp. 21-22.

ZUGASTI Y SAENZ, Julidn de (julio 1877), «L.a bohemia», Revista de Esparia, n° 57, pp. 512-529.

474

CUADERNOS DE ILUSTRACION Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687



