
Cuadernos de Ilustración y Romanticismo
Revista Digital del Grupo de Estudios del Siglo XVIII

Universidad de Cádiz / ISSN: 2173-0687
nº 31 (2025) 

CC BY-NC-SA http://doi.org/10.25267/Cuad_Ilus_romant.2025.i31.03

EL HONOR, EL DUELO Y LA REDEFINICIÓN DE LA 
MASCULINIDAD BURGUESA EN LA DRAMATURGIA DE 

MANUEL BRETÓN DE LOS HERREROS

Francisco Javier Fernández Urenda

(Longwood University)
https://orcid.org/0000-0002-1200-7029

Recibido: 01-02-2025 / Revisado: 24-03-2025
Aceptado: 25-03-2025 / Publicado: 10-9-2025

Resumen: Manuel Bretón de los Herreros (1796-1873) se sirvió de su teatro para publicitar 
una masculinidad burguesa alejada de la violencia, la irracionalidad y la pasión no con-
trolada. La abundancia de motivos argumentales en torno al honor y las consecuencias 
derivadas de la violencia interpersonal descubren un particular interés del autor por cri-
ticar la práctica del duelo y exponer la necesidad de resolver las ofensas de honor a través 
de la racionalización y el sentido común. Desde una perspectiva eminentemente cómica, 
su discurso se alinea con el de sus contemporáneos Larra y Lafuente, evidenciando así 
una verdadera preocupación respecto al debate público sobre el duelo que mantendrá 
hasta el final de su trayectoria literaria.

Palabras clave: Duelo, honor, masculinidad, teatro español del siglo xix, Manuel Bretón 
de los Herreros.

HONOR, DUELING, AND THE REDEFINITION OF BOURGEOIS MASCULINITY 
IN MANUEL BRETÓN DE LOS HERREROS’ PLAYS

Abstract: Manuel Bretón de los Herreros (1796-1873) used his plays to publicize an alternate 
bourgeois masculinity characterized by its rejection of violence, irrationality, and uncon-
trolled passion. The constant presence of plot motifs related to honor and the consequences 
derived from interpersonal violence reveal a particular interest in criticizing the practice 
of dueling. At the same time, his plays propose the need to address offenses against honor 
through rationalization and common sense. From a comic standpoint, it is possible to align 
his discourse with similar ideas expressed by contemporary authors like Larra and Lafuente, 
which clearly shows how dueling was a persistent concern throughout his entire career.

Key words: Dueling, honor, masculinity, 19th-century Spanish drama, Manuel Bretón de 
los Herreros.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

28

Francisco Javier Fernández Urenda El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa

La popularidad y la extensa carrera literaria de Manuel Bretón de los Herreros (1796-
1873) justifican la existencia de una abundante iconografía sobre el autor. En el conocido 
retrato colectivo del pintor Antonio Esquivel, titulado Los poetas contemporáneos. Una 
lectura de Zorrilla en el estudio del pintor (1846), podemos verle sentado a la izquierda 
del espectador, a continuación de Juan Nicasio Gallego y de Antonio Gil y Zárate. De 
amplia difusión fue también el grabado de su busto a cargo de un joven Federico de 
Madrazo, fechado en 1835. El pintor tomó como referencia un pequeño retrato al óleo 
pintado en ese mismo año, momento en el que Bretón alcanzaba su madurez personal y 
creativa. No en vano, para esa fecha ya había conseguido estrenar más de setenta obras, 
entre traducidas y originales, y logrado importantes éxitos como su Marcela o ¿a cuál de 
los tres? (1831). Dicho grabado debió de resultar del agrado del dramaturgo, puesto que 
se incluyó una copia firmada por Bartolomé Maura y Montaner en la colección póstuma 
de sus obras entre los años 1883 y 1884, en lugar del que adornaba el primer volumen de 
la recopilación editada en París treinta años antes. Característica común en todos esos 
retratos, además de otras pinturas y fotografías de índole institucional como las conser-
vadas en el Ateneo de Madrid y en la Real Academia Española, es que el modelo fija la 
mirada hacia su izquierda, ocultando al espectador el defecto físico que definía su rostro. 
No existen datos totalmente fidedignos sobre las circunstancias en las que pudo recibir la 
singular marca, pero el curioso puede recurrir a uno de sus biógrafos, Mariano Roca de 
Togores, para obtener una rica variedad de especulaciones. Según versión «extraoficial» de 
la que el mismo marqués de Molins no se responsabiliza, Bretón perdió su visión del ojo 
izquierdo a la edad de veintidós años debido a un lance de honor con un marido celoso 
(Roca de Togores, 1883: 53-54). Le Gentil, por su parte, consideró la trama de la comedia 
breve Una de tantas (1837) como un episodio biográfico (1909: 13-14). Ambas relaciones 
coinciden, por tanto, en achacar a un duelo el origen de la cicatriz «que descendía desde 
la sien izquierda hasta la ceja y dejaba inmóvil y cerrado el párpado» de nuestro poeta 
(Roca de Togores, 1883: 54). 

Con independencia de la veracidad de la anécdota biográfica, es indudable que la 
práctica del duelo para restañar ofensas de honor es un tema por el que Bretón de los 
Herreros mostró particular y continuado interés. Más de la mitad de las piezas originales 
de su catálogo dramático incluye referencias o motivos argumentales a propósito del 
desafío, el duelo y las diferentes interpretaciones del honor masculino. Su discurso se 
identifica originalmente con los de otros importantes referentes literarios de su tiempo, 
como fueron Mariano José de Larra (1809-1837) o Modesto Lafuente (1806-1866), pero 
ofrecerá diversos matices y perspectivas a lo largo de su dilatada secuencia de estrenos 
teatrales que ocupó buena parte del siglo. Todos estos literatos reaccionan a la persis-
tencia de un uso social que, para muchos en la época, era anacrónico y contrario a la 
construcción nacional en términos de modernidad, educación y progreso. En sentido 
contrario apuntaban los partidarios de este rito propio de la masculinidad normativa, que 
lo juzgaban imprescindible para dirimir conflictos de honor a los que no podía dar satis-
factoria respuesta la justicia ordinaria. En lo que respecta a Bretón, el tratamiento que se 
observa en su dramaturgia es poliédrico y se imbrica en discursos heterogéneos como el 
de los roles de género en la sociedad española, la estabilidad conyugal o la crítica social, 
entre otros. Para el propósito de estas páginas, analizaré el motivo argumental del duelo 
como integrante de un discurso de redefinición de la masculinidad burguesa que persigue 
publicitar un modelo de virilidad ideal alejado de los dictados irracionales de la violencia. 
La consecución de este modelo de conducta ideal requiere discutir ideas seculares como 
el honor, las relaciones afectivas o la función social que cumplía el duelo en la España de 
la época.



29

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Francisco Javier Fernández UrendaEl honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa

El campo de los estudios de la masculinidad se ha desarrollado desde el último cuarto 
del siglo xx a partir de una serie de aportaciones teóricas alumbradas en los ámbitos 
académicos anglosajón y europeo. Para Gilmore (1990) y Badinter (1993), por ejemplo, 
es necesario comprender la masculinidad desentrañando su naturaleza performativa o 
asumiendo postulados constructivistas que consideran que la masculinidad no viene 
otorgada, sino que se fabrica o construye. Particularmente influyentes han sido los ensa-
yos de Connell (1995) y Mosse (1996), que sin duda son todavía relevantes (Connell y 
Messerschmidt, 2005) para comprender las relaciones de dominio y subordinación que 
condicionan la naturaleza de los géneros. La mayor importancia que Bretón asigna a la 
masculinidad capaz de ceder y compartir su autoridad contrasta, sin duda, con el concepto 
de «masculinidad hegemónica» acuñado por Connell. Si dicho término es definido como 
el modelo de virilidad propio del hombre que aspira a dominar no sólo a la mujer sino 
también a elementos de su mismo género, el hombre que Bretón presenta al espectador es 
una ideal representación de la masculinidad normativa, que en estas páginas identificaré 
como masculinidad burguesa. Ciertamente, Connell advierte limitaciones asociadas al 
hecho de definir la masculinidad según criterios normativos (1995: 70), dado que la ads-
cripción del individuo a una norma demasiado restrictiva es difícilmente alcanzable por 
la gran mayoría de los posibles interesados. La práctica del duelo era paradigma común-
mente asumido de esta normatividad masculina, por lo que su censura y erradicación del 
imaginario social fue, en verdad, tarea particularmente compleja. Asimismo, el análisis de 
Mosse sobre la configuración del estereotipo masculino burgués y la función del duelo 
en dicho proceso sirve para contrastar la diferente perspectiva que adopta Bretón de los 
Herreros en sus comedias. De acuerdo al análisis de Mosse, el duelo y el honor contribu-
yen a la construcción de la masculinidad moderna, relacionada con principios morales y 
físicos desarrollados plenamente en el siglo xx. 

Respecto al estudio de las masculinidades en el ámbito académico español, las con-
tribuciones son prolíficas y diversas. La celebración del viii Encuentro de la Ilustración al 
Romanticismo dedicado a La identidad masculina (Ramos Santana, 1997) puso de mani-
fiesto la relevancia del diecinueve como campo de análisis. Aresti (2020), ha sintetizado 
las direcciones hacia las que se han dirigido las líneas de investigación más relevantes 
llevadas a cabo en los últimos años. De obligada referencia es también el volumen recopi-
latorio titulado Ser hombre, al cuidado de Martykánová y Walin (2023), en donde se ofrece 
una variada perspectiva de las masculinidades en relación a diversos discursos ligados a la 
modernidad, la ciencia, la nación o la religión del siglo xix español. Las consideraciones 
sobre la domesticidad masculina y su papel crucial en el orden liberal isabelino propuestas 
por María Cruz Romeo (2014) son de especial utilidad para contextualizar las ideas que 
transpiran las comedias de Bretón de los Herreros respecto a la necesidad de construir 
una virilidad alejada de los predicamentos que forzaban al hombre a defender su honor 
por medios violentos.

Por otro lado, la creciente atención de la crítica y la diversidad de los enfoques adop-
tados en el estudio del honor y la práctica del duelo ha favorecido un conocimiento más 
detallado del tema abordándolo desde diferentes perspectivas. El volumen coordinado 
por Sánchez y Guillén Berrendero (2019) discute los notables cambios sociales, políticos 
y culturales que se producen en Europa, y con mayor atención en la península ibérica, en 
relación al proceso diacrónico de resignificación del honor hasta su plena identificación 
con la mentalidad burguesa liberal del siglo xix. Dentro de este volumen, me referiré al 
análisis que propone Pajarín Domínguez (2019) sobre las intersecciones entre el duelo, 
el honor y la masculinidad en la literatura de la segunda mitad del diecinueve. Algunos 
de sus argumentos serán perfectamente válidos para interpretar los temas y propósitos 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

30

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

comunes que se aprecian en las obras que aquí se analizarán. Su objetivo de estudiar el 
honor como herramienta de construcción de la identidad masculina a través de la lite-
ratura es análogo al propósito de este ensayo, aunque en su caso se centra en la segunda 
mitad de siglo. Sus hipótesis sobre la naturaleza teatral del desafío y el impacto psico-
lógico que en la audiencia pudiera tener el experimentar visualmente las tribulaciones 
y serias consecuencias a las que estaban sujetos los duelistas, guardan correlación con 
la función de crítica de costumbres y educación del público que se observa en el teatro 
bretoniano. 

Idéntico énfasis en la perspectiva de género se aprecia en Luengo (2018), para quien 
la aceptación y dignificación del duelo en el último cuarto del siglo xix y primeras déca-
das del siglo xx está vinculada a la reafirmación de la masculinidad y la perpetuación 
de los roles de género tradicionales que requerían del hombre como entidad protectora 
y la mujer como sujeto pasivo. Todo varón negligente de esa misión era excluido de 
la categoría de lo masculino, demostrando que el honor se reducía al deber hacia las 
pautas de actuación asociadas a la masculinidad. El teatro bretoniano, como más adelante 
se mostrará, mantiene la vigencia del honor como categoría principalmente masculina, 
pero al espectador se le presentarán dudas sobre si se trata de una categoría esencial. En 
este sentido, Blanco Rodríguez (2020) antepone la importancia de la valentía al propio 
concepto del honor, dado que se trata de una virtud igualmente aceptada por detractores 
y defensores del duelo durante aquella época. Su detallado análisis sobre las causas y 
consecuencias del «Duelo de Carabanchel», que acabó con la vida de don Enrique de 
Borbón y con las esperanzas del duque de Montpensier de lograr el trono de España, la 
lleva a calificar el acto del duelo como una «performance de valentía» (Blanco Rodríguez, 
2020: 191), reforzando la teatralidad intrínseca del rito que sugiere Pajarín Domínguez.

El debate a propósito de la utilidad o necesidad del duelo es examinado por Sán-
chez (2020) en un estudio que pone énfasis en la función civilizadora que sus partidarios 
reconocían en el duelo. Su detallado análisis sobre la concepción burguesa del honor, 
las prácticas preparatorias y la síntesis de las diferentes opiniones defendidas por los 
tratadistas del duelo permiten al neófito formarse una imagen ajustada del valor que se 
le otorgaba al ritual de la violencia. El análisis de las obras de Bretón servirá de contraste 
para considerar posturas como la del dramaturgo riojano, quien favorecía una satisfac-
ción a priori del honor mancillado para vindicar la importancia de la urbanidad y la 
masculinidad más racional. Aunque, como resalta Martorell Linares (2023), el honor era 
interpretado desde presupuestos de absoluta prevención del daño físico con estrategias 
como el duelo a primera sangre, Bretón no evitará recordar a su audiencia los riesgos 
inherentes al lance de honor.

Además de los estudios más recientes, es indispensable considerar las reflexiones que 
Mariano José de Larra expuso en su artículo dedicado a «El duelo» (Larra, 1986: 491-
498), que fue publicado en la Revista-Mensajero el 27 de abril de 1835. Sus argumentos y 
reflexiones han servido habitualmente de punto de partida a la crítica especializada para 
discutir la relevancia y las implicaciones sociales de esta práctica en la España del dieci-
nueve. Originalmente titulado «El desafío», según se desprende del manuscrito original 
(Larra, 1835), la argumentación del autor toma como punto de partida el peso del con-
cepto del honor en la opinión pública de aquel entonces. Si bien para Larra el honor no 
era sino un término arcano y de difícil definición, entendía que su interpretación en aquel 
entonces era antagónica respecto a los valores ilustrados que, razonaba, debían imperar 
en un país preciado de moderno y libre. Fígaro notaba que la naturaleza del honor había 
sufrido una completa adulteración respecto a los tiempos medievales, tiempos de «con-
fusión y barbarie» (Larra, 1986: 492). Si entonces recaía la deshonra sobre el ofensor que 



31

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

abusaba del contrario desde una posición de superioridad, en la España contemporánea 
a Larra era el agresor quien acababa recompensado por la opinión pública a la vez que 
esta negaba al ofendido su honorabilidad. El honor había sido «entronizado donde se le 
ha puesto» (Larra, 1986: 494) y se asumía como parte esencial de la identidad masculina, 
forzando al individuo a una difícil elección «entre la muerte y una posición ridícula en 
sociedad» (494). De similar opinión se mostró Modesto Lafuente al plasmar su rechazo al 
duelo de forma reiterada en su Teatro Social. Coincidía con Larra en la naturaleza bárbara 
de la costumbre, de ahí que, aleccionado por Fray Gerundio sobre los orígenes históricos 
del duelo, Tirabeque complete el silogismo y lo considere una «barbaridad», renegando 
de su conveniencia para llegar a ser un caballero (Lafuente, 1846: 384-391). La experiencia 
personal de Lafuente pudo influir en su postura crítica hacia los desafíos, puesto que, 
tras negarse a satisfacer el honor del general Prim, indignado por una sátira del autor, 
fue agredido por el militar y quedó ridiculizado a ojos de la opinión pública (Fuertes 
Arboix, 2019: 116-117). Usando un ejemplo similar al del artículo de Larra, quien relata el 
infortunio de un joven forzado a batirse por la conducta de su coqueta esposa, Lafuente 
reflexiona sobre la iniquidad de los lances de honor que se cobraban la vida de los mari-
dos por el mero hecho de aspirar a obtener una satisfacción, mientras que el vencedor 
quedaba desde entonces «en disposición de abusar como más le convenga» (Lafuente, 
1846: 403-404). La esperanza de enmienda de esta lacra solo podrá hallarse, en opinión de 
Lafuente, en el triunfo de la razón.

Adelantándose a la preocupación de ambos escritores, la censura del duelo como 
resultado de la disputa sobre el honor es un lugar común en la mayoría de las obras ori-
ginales de Bretón de los Herreros y está presente desde sus primeras comedias estrenadas 
durante los años iniciales de la restauración fernandina. Para tratar la cuestión del honor, 
el duelo y sus implicaciones para la definición de la masculinidad, Bretón adopta con fre-
cuencia una perspectiva biempensante y razonable acorde con su educación ilustrada. Su 
dramaturgia precisamente ha sido definida entre dos corrientes de opinión que defien-
den tanto la raigambre neoclásica del conjunto de sus comedias originales (Consiglio, 
1947; Cook, 1959: 497-505; Hesse, 1969) como la clara existencia de dos etapas creativas 
que separan sus inicios neoclásicos de la consecución de un estilo propio «bretoniano» 
(Ochoa, 1836; Garelli, 1998: 12). A estas, se suman posturas intermedias como la que 
propone Gies, para quien Bretón simplemente se habría beneficiado de una inicial iden-
tificación con la comedia de Moratín para lograr la preferencia del público en los albores 
de su andadura dramática (Gies, 1996: 99-100). Más allá de la discusión sobre la evolución 
del estilo dramático, resulta innegable la relevancia de los aspectos morales, la aspiración 
a corregir vicios sociales y el deseo de usar el teatro como referente de buenas costumbres 
presentes en la concepción teatral del autor riojano. La censura del duelo responde a esta 
preocupación ilustrada, si bien está vinculada a la redefinición de la masculinidad en el 
contexto histórico y social de la revolución liberal que consagrará al hombre burgués 
como piedra angular de la modernidad y el progreso. 

0. El honor y la redefinición de la masculinidad

La referencia más temprana al duelo en las comedias de Bretón se encuentra en Los 
dos sobrinos (1827), su segunda pieza original, estrenada en Madrid en función de cele-
bración del cumpleaños de Fernando vii el 30 de mayo de 1825, según noticia del Diario 
de avisos (268). El título alude al personaje principal, Cándido, y a su primo Joaquín. El 
primero vive en casa de sus tíos obligado por su situación de pobreza y orfandad. La 
rivalidad entre ambos se cimenta en la pretendida superioridad del segundo en términos 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

32

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

de posición económica y de cualidades masculinas. Poetastro, engreído, militar calavera y 
deseoso de conquistar el amor de doña Catalina, una joven huésped de la casa, Joaquín es 
definido en diferentes momentos de la comedia con adjetivos que contrastan con la mas-
culinidad que él se atribuye: «espantajo», «títere», «fatuo», «tronera» y, particularmente, el 
ofensivo término «mariquita» (Bretón, 1827: 43). La etopeya de este personaje es antagó-
nica a la honestidad y masculinidad morigerada de Cándido, quien resiste estoicamente 
los agravios de sus familiares manteniendo siempre el respeto a sus tíos ante su injusto 
trato. Ese criterio de superioridad no se da, sin embargo, en la relación con su primo. Su 
deseo de conocer la opinión de Cándido sobre el soneto que ha escrito para cortejar a 
doña Catalina, conduce al sincero juicio de que cada verso «es un desatino» (18), crítica 
ajustada a la realidad pero que enerva a Joaquín y le lleva a faltar al respeto a su primo 
insinuando que su pobreza le hace ser una persona sin criterio. Ante la agresiva reacción 
de Joaquín, preparado para reñir «a cuchilladas o a tiros» (18), Cándido se manifiesta en 
contra de los desafíos: 

Cándido		  No quiero nada.
			   Soy opuesto a desafíos.
			   Lo que quiero es que me dejes
			   en paz y que tengas juicio.
Joaquín		  Al fin eres un gallina
			   sin honor y sin principios.
Cándido		  Yo no conozco ese honor
			   que tanto los libertinos
			   decantan. En la virtud
			   únicamente lo cifro
			   y no en andar a estocadas
			   por tan frívolo motivo.
			   Yo sé respetar las leyes
			   y obedecerlas sumiso;
			   pero, aunque ves que no peino
			   bigotes, ni espada ciño;
			   [Va acercándose a D. Joaquín, y éste retrocediendo.]
			   ni llevo dos charreteras
			   que deslumbren con su brillo
			   en los bailes y en el Prado;
			   ni tengo hoja de servicios
			   llena, no de campamentos,
			   de batallas y de sitios,
			   sino de hospitalidades,
			   deserciones y castillos;
			   desprecio a los fanfarrones
			   aunque con ellos no lidio,
			   y les doy de bofetadas
			   sin necesitar padrino.
Joaquín		  Pero, hombre... no te sofoques.
			   Nunca ha sido mi designio
			   que fuéramos a matarnos.
			   ¡Qué disparate! ¡dos primos!
			   Ya ves tú, los que tenemos



33

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

			   el genio así... un poco vivo,
			   nos excedemos a veces...
			   Vaya, vengan esos cinco
			   y olvidemos lo pasado.
			   Ya sabes tú que te estimo.
				    (Bretón, 1827: 18-19) 

	
Aunque Cándido propone una alternativa al duelo no exenta de violencia física, 

el diálogo descubre que su masculinidad viene definida por valores ajenos a la esce-
nificación tradicional del lance de honor. El desprecio de Cándido por las reglas que 
regulaban el rito del duelo se basa en el superior respeto al mandato de la ley, dis-
curso que retomará Bretón en comedias posteriores. Los actos de Joaquín responden 
a la realidad social en la que escribía Bretón, según la cual el tradicional discurso del 
honor, como indicaba Larra en «El duelo», pasó de ser privativo de la aristocracia a ser 
adoptado por la sociedad burguesa en las primeras décadas del siglo xix. Este cambio 
de paradigma se produjo, según Martorell Linares, por la percepción imperante en 
España de la tradicional cultural del honor que «lejos de ser una rémora aristocrática, 
encajó plenamente en el liberalismo de notables» (Martorell Linares, 2023: 108). Sin 
embargo, la actitud de Cándido contrasta respecto a la de su primo porque presupone 
una ponderación del autocontrol frente a la ofensa. Sánchez destaca precisamente el 
autocontrol como el principal elemento que define el carácter civilizador del duelo, 
junto con aspectos externos como la educación, la práctica de la esgrima o la vesti-
menta, entre otros (Sánchez, 2020: 732-736). Sin embargo, la demostración de hombría 
se reduce a la amenaza física de propinar bofetadas sin las formalidades propias del 
duelo, que seguía unas pautas específicas siempre certificadas por la acción de los padri-
nos (Luengo, 2018: 71). El autocontrol se sustancia en no llevar a cabo la agresión y 
priorizar la racionalidad de un ciudadano respetuoso con la ley. La recompensa a su 
estoicismo y su control de las pasiones violentas llega al final de la comedia, cuando su 
protector y tío en segundo grado, Bruno, resuelve la situación de desamparo de Cán-
dido tomándolo bajo su tutela. Igualmente le favorece doña Catalina, que acepta ser 
su esposa. Joaquín, sin embargo, recibe la noticia de que ha sido expulsado con licencia 
absoluta del ejército «por vicioso y por inepto» (Bretón, 1827: 83). La generosidad de 
Cándido, cualidad masculina imprescindible según Bretón, le permite olvidar pasados 
enfrentamientos y ofrecer amparo y hogar a su otrora rival, a la vez que doña Catalina 
sugiere al arrepentido Joaquín no volver a escribir sonetos.

Un argumento similar vinculado al discurso de la resignificación del honor y la 
masculinidad se halla en el drama La batelera de Pasajes (1841), estrenado a comienzos 
de 1842 en el Teatro del Príncipe. A pesar de la distancia en el tiempo, Bretón retoma 
ambos motivos ampliándolos en una trama que ofrece al espectador un estilizado dis-
curso del honor, la domesticidad y la masculinidad, tanto la abusiva como la burguesa. 
El nudo argumental se centra en las tribulaciones de la humilde Faustina, su fiel ena-
morado Pablo y el valiente pero mujeriego capitán Bureba. El hecho de que Faustina 
haya sido burlada por un supuesto alférez bajo el que se ocultaba la identidad del 
libertino Bureba, no detiene a Pablo en su deseo de descomponer la percepción social 
del honor en lo tocante a la honestidad de la mujer. Al igual que Cándido en la come-
dia comentada previamente, Pablo propone matrimonio a Faustina sin atender a los 
dictados del honor tradicional puesto que, según él entiende, la deshonra debe recaer 
en el ultrajador:



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

34

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

Pablo		  Llora en mi pecho y perdona.
			   Si un mal hombre te abandona,
			   aquí estoy yo, ¡voto a sanes!
Faustina		  No; arrójame con horror
			   de ti. El honor no consiente
			   que en el seno de un valiente...
Pablo		  Yo no entiendo así el honor.
			   Si te abandonó cruel
			   quien te engañó con malicia,
			   o en el mundo no hay justicia
			   o la infamia es para él
			   Y, en fin, no tengas zozobra;
			   que si te llevo al altar,
			   para hacerte respetar
			   tengo yo honor que me sobra.
Faustina		  ¡Casarme contigo!
Pablo				    ¡Y presto!
				    (Bretón, 1841: 29)

De igual manera que Larra y Lafuente mostraban incomprensión y rechazo a la per-
cepción social del hombre ultrajado como carente de honor, Pablo trasciende la idea de la 
mujer deshonrada para favorecer el bien común necesario en la sociedad: el matrimonio 
y la consiguiente creación del núcleo familiar. Ante ellos se interpone la obcecación de 
Faustina por reclamar el reparo de su honra a Bureba y la imposibilidad de que Pablo 
pueda exigir satisfacción al capitán, puesto que es su superior en el escalafón militar y le 
debe obediencia y respeto. Pablo no ignora tampoco el arrojo y la valentía de Bureba en la 
lucha contra el enemigo carlista, así como el aprecio que el capitán siente hacia sus solda-
dos. Cabe señalar que los contradictorios atributos masculinos de Bureba como seductor 
y valiente no presuponen una merma de su honorabilidad, puesto que, en el contexto 
corporativo del mundo militar, el honor adquiría una complejidad que lo diferenciaba 
del honor civil. De hecho, la masculinidad inherente a todo soldado no interferiría en la 
imagen viril del capitán, puesto que el honor castrense se certificaba como una combina-
ción de conducta distinguida en el campo de batalla y servicio desinteresado a la patria 
(Cañas de Pablos, 2022: 307). Tanto la relevancia del honor como ciertas similitudes argu-
mentales respecto al mundo militar, motivaron la opinión de Mariano Roca de Togores, 
quien observaba cierta relación de La batelera de Pasajes con El alcalde de Zalamea (Roca 
de Togores, 1883: 310-315). Creo, en cambio, que es más apropiado interpretar el drama 
como un precedente de Don Juan Tenorio de Zorrilla y el cambio de paradigma polí-
tico de una sociedad que daba preferencia a los discursos más conservadores (Fernández 
Urenda, 2010). No en vano, el matrimonio de Faustina con Bureba, herido en acto de 
guerra, es justificado como un rasgo de misericordia cristiana ante el moribundo, pese 
a la desolación de Pablo. Por otra parte, al igual que el héroe romántico del drama de 
Zorrilla, Bureba es víctima de la justicia paralela del duelo. Si aquel sucumbe ante el 
capitán Centellas, este lo hará víctima del hermano de una de sus conquistas previas. 
Pablo y Faustina son libres así de las ataduras sociales del honor y pueden hacer realidad 
su deseo de casamiento. A don Juan Tenorio, y no tanto a Bureba, le quedará la eternidad 
para disfrutar de su redención.



35

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

1. Variaciones del (des)honor

Si la contención y el control de las pasiones son elementos definitorios del héroe 
costumbrista en la comedia de Bretón, el antagonista suele ser el intrigante que desesta-
biliza tanto el hogar como las normas de comportamiento de la sociedad burguesa. Puede 
tomar forma de familiar envidioso e importuno, falso amigo o viejo ridículo, aunque la 
galería de seductores (Muro, 2017) y calaveras es la más nutrida. Como su contrapunto 
femenino, la coqueta, también habitual en la comedia de Bretón, el calavera se construye 
con elementos que lo hacen censurable a los ojos del espectador de su tiempo. Larra 
notaba en su primer artículo dedicado a «Los calaveras», publicado en la Revista-Men-
sajero el 2 de junio de 1835, la dificultad para definir dicho carácter dada su amplitud de 
comportamientos. Sin embargo, para Fígaro no había duda sobre la divergente naturaleza 
del calavera respecto a la masculinidad normativa:

Todos tenemos algo de «calaveras», más o menos. ¿Quién no hace locuras y dis-
parates alguna vez en su vida? ¿Quién no ha hecho versos, quién no ha creído 
en alguna mujer, quién no se ha dado malos ratos algún día por ella, quién no ha 
prestado dinero, quién no lo ha debido, quién no ha abandonado alguna cosa que le 
importase por otra que le gustase? ¿Quién no se casa, en fin?... Todos lo somos; pero 
así como no se llama locos sino a aquellos cuya locura no está en armonía con la de 
los más, así sólo se llama «calaveras» a aquellos cuya serie de acciones continuadas 
son diferentes de las que los otros tuvieran en iguales casos (Larra, 1986: 506-507). 

El calavera actúa, por tanto, superando el límite de la transgresión comúnmente acep-
table para el hombre de la época y situándose así en el terreno de lo censurable. La 
clasificación taxonómica que Larra inicia en dicho artículo y concluye en una segunda 
entrega tres días después, pone de manifiesto el carácter risible de estos individuos, a 
excepción del «calavera langosta» o «calavera plaga», de naturaleza peligrosa y tendente a 
la violencia inmotivada (Larra, 1986: 514-515). Son los primeros los más abundantes en el 
repertorio cómico bretoniano, dado que la violencia interpersonal se escenifica en con-
tadas ocasiones y está limitada por lo general a breves cruces de espadas interrumpidos 
sin consecuencias fatales. Tal es el caso del juguete cómico Una de tantas, del que más 
adelante me ocuparé. 

Quedó señalada la caracterización de Joaquín como un atildado galán y poetastro 
aficionado que escribía sonetos con la esperanza de conquistar a la joven doña Catalina. 
Su masculinidad resultaba imperfecta cuando se contrastaba con los méritos de Cándido, 
cuyo sentido del honor logra prevalecer a pesar de no aceptar el duelo que se le propone. 
Sus acciones, como el excederse por culpa de tener el genio «un poco vivo» (Bretón, 1827: 
19), entrarían dentro de lo esperable en los calaveras de buen tono que diseccionaba Larra 
(1986: 517-518). También es posible documentar ejemplos de calaveras cuyo defecto es no 
ya una fingida valentía, sino una incapacidad evidente de asumir los dictados del honor 
por los que se regía el espectador burgués de la comedia. La cobardía es clave para enten-
der a Fabricio, personaje de la comedia La falsa ilustración, estrenada en Sevilla en 1830 
y publicada en la primera recopilación de las obras escogidas del autor de 1850. Mientras 
que él mismo se define como un «tuno venial» al comienzo de la comedia, sus acciones 
certificarán su naturaleza perturbadora y lesiva dentro del ámbito privado. De ahí que, 
como ya sucediera en Los dos sobrinos, Bretón predisponga al público a tomar distancia 
del personaje a cuenta de una serie de apelativos despectivos que recibe por parte del 
resto de sus interlocutores. Términos como «fatuo», «charlatán insufrible», «enredador», 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

36

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

«petardista», «farsante», «seductor», «bribón» y «canalla», diseminados a lo largo de la 
comedia, preceden a la prueba de virilidad que le propone Luis. Este le conmina a que 
desista de casarse con Carolina, su joven prometida que ahora le rechaza embelesada con 
la pretendida erudición de Fabricio. La alternativa a renunciar a su mano y cedérsela a él 
como legítimo novio es aceptar un duelo:

Fabricio			   ¡Un duelo!
			   No, amigo mío, que yo
			   de filósofo me precio
			   y más que a la negra honrilla
			   tengo amor a mi pellejo.
			   ¡Qué preocupación! Matarse,
			   cuando las leyes del Reino
			   lo prohíben, por niñadas...
					     (Bretón, 1850: 231)

Contrastando ambos argumentos con los reseñados previamente a propósito de Los 
dos sobrinos, es evidente el deseo de ambos personajes ridículos por preservar su integridad 
física. El contraste se aprecia en la inversión del argumento legal, que es esgrimido ahora 
por el personaje objeto de crítica. El contexto de la obra y las acciones previas de Fabricio 
permiten al público apreciar la intención cómica de Bretón a la hora de poner en boca 
de este personaje su respeto por las leyes de la nación, que, efectivamente, castigaban a 
los que participaban en desafíos. Cabe recordar que el conflicto entre la legalidad y los 
usos sociales para dirimir lances de honor es uno de los argumentos señalados por Larra 
en su artículo sobre «El duelo». Sánchez coincide con el juicio de Fígaro al identificar la 
resistencia de los usos sociales como una de las mayores dificultades para legislar sobre los 
desafíos. La ciudadanía percibía el duelo como una resolución de una disputa de índice 
moral que no tenía encaje en el entramado legal, algo a lo que se resistían los contrarios 
a dicha práctica. Conjugar ambas realidades estuvo en el centro del debate entre sus 
detractores y valedores durante el siglo xix. A ese argumento añade la investigadora 
el de la incapacidad del sistema legal español para dar respuestas a los delitos contra 
el honor, citando concretamente el de la calumnia. Aprecia aquí tres dificultades que 
impedían la acción de la justicia: la publicidad del agravio, la dilación de la aplicación de 
la pena y la ineficacia de la sanción para reparar una mancha social que permanecía para 
siempre (Sánchez, 2020: 740-741). El diálogo entre Fabricio y Luis se comprende, según 
esto, como un ejercicio de referencialidad que funciona en virtud de la complicidad del 
público y su conocimiento, en mayor o menor medida, del marco legal vigente. La ley 
que Larra notaba en opuesta dirección al interés de la opinión pública fue articulada en 
el Código Penal español de 1822, vigente aún durante el estreno de La falsa ilustración. 
Este texto regulaba «las riñas y peleas» sin hacer mención expresa del término «duelo» y 
contemplaba que un ofendido pudiera responder a su ofensor dando lugar a una riña. El 
castigo a este crimen no se sustanciaba en caso de que la disputa física no tuviera lugar o 
si no se derivaban consecuencias en forma de «daño» (Código Penal, 1822: Art. 662). Sí se 
contemplaba, en cambio, una pena para los padrinos o colaboradores en forma de «arresto 
de ocho días a dos meses» (Art. 663). Al rechazar el enfrentamiento, Fabricio evita toda 
responsabilidad penal y muestra respeto a la ley, pero, aun produciéndose este rechazo en 
el ámbito privado del interior de una casa, la marca del deshonor que viene asociada a 
la cobardía le señala a partir de entonces como personaje risible. Su pretendida renuncia 
al amor de Carolina se descubre en un monólogo donde anuncia al espectador su inten-



37

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

ción de fugarse al extranjero en compañía de su exnovia, a quien logra convencer bajo 
pretendida amenaza de suicidio. Esta segunda calaverada sería igualmente punible por el 
Código Penal, que contemplaba la pena mínima de dos a seis años de obras públicas por 
delito de rapto a través de engaño sin violencia (Art. 665). El rigor de la pena aumentaba 
en dos años más y destierro mientras viviera el marido en caso de que la mujer estuviera 
casada (Art. 669) o se reducía a la mitad si se trataba de una mujer pública «conocida 
como tal» (Art. 670). Finalmente, su plan no puede llevarse a cabo al ser sorprendido 
por su mujer, Paula, quien tras ser abandonada en Cuba regresa a tiempo para consu-
mar la anagnórisis y denunciar la dejación marital. Carolina aparece entonces y recibe el 
desengaño y la justa lección moral por haberse enamorado de un pretencioso charlatán. 
Pese a reclamar que su actuación fue «Un rasgo / de inocente travesura» (Bretón, 1850: 
239), a Fabricio le espera la prisión, adonde le acompaña su esposa con intención de pedir 
clemencia al rey. El espectador entendido en jurisprudencia seguramente notaría que este 
tercer y último quebrantamiento de la ley, la bigamia, era el que se castigaba con una pena 
más severa, que podía variar de entre cinco a ocho años de obras públicas (Art. 543). No 
es el duelo la preocupación legal más imperativa, como puede inferirse de la laxitud de 
sus penas en la legislación heredada del Antiguo Régimen. La codificación legal del duelo 
que se llevó a cabo en la primera gran reforma legal de 1850 a cargo del moderantismo en 
el poder, insistió en su interpretación como «delito privado que debe resarcirse en el seno 
de la comunidad, no en el del Estado» (Gómez Bravo, 2005: 105). No hubo, pues, cambio 
sustancial en la visión del duelo como herramienta para dirimir el conflicto de honor.

Bretón de los Herreros retoma el personaje del calavera en su comedia Me voy de 
Madrid (1836), representada a finales de 1835. Tal y como refirieron Le Gentil (1909: 
33-34) y más enfáticamente «Colombine» (Burgos Seguí, 1919: 193-199), la comedia es 
conocida por la polémica que acompañó a su estreno. Testimonios de la época recopi-
lados por la crítica posterior apuntan a que la relación entre Bretón y Larra no gozaba 
de buena salud y se extendió como rumor que uno de los personajes de la comedia que 
se estrenaba era un remedo del popular y mordaz periodista. Este regresaba en aquellas 
fechas a la capital después de una prolongada ausencia y, según «Colombine», reaccionó 
al estreno de su otrora amigo con indiferencia, si bien la reconciliación llegó apenas unos 
meses más tarde. Dentro de las indiscutibles similitudes, el calavera que pinta Bretón no 
deja de ser un apunte estereotipado del seductor. Una vez más, el nombre elegido es el de 
Joaquín, homónimo por tanto del personaje de Los dos sobrinos. El calavera es un perio-
dista satírico con quien nadie se quiere malquistar y que aspira a casarse con la rica viuda 
doña Manuela. Sus planes se aplazan cuando conoce a doña Tomasa y trata de seducirla 
mientras mantiene la pretensión del matrimonio con la primera. El enredo es mayor al 
estar doña Tomasa casada con Hipólito, de quien Joaquín es pretendido amigo. Una vez 
descubierta su tramoya y acosado por las consecuencias de sus acciones, Joaquín decide 
irse de Madrid apresuradamente. Con su viaje, escapará de la ira de los deshonrados 
Hipólito y doña Manuela, evitará las represalias por no aceptar el desafío de un marido a 
quien llamó cornudo y eludirá el asedio de los prestamistas que reclaman pago inmediato 
de sus deudas. Bretón satiriza las condiciones con las que Joaquín acepta el duelo que le 
propone el esposo deshonrado a través de una carta:

Joaquín		  [Lee el papel que ha escrito.]
			   Así está bien. «Señor mío,
			   puesto que a punta de lanza
			   quiere usted llevar mi chanza,
			   acepto su desafío.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

38

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

			   Supongo que usted no ignora
			   que en todo tiempo el retado
			   a su gusto ha designado 
			   el arma, el sitio y la hora.
			   Pues bien, señor retador,
			   por sitio a Pequín elijo, 
			   y la hora que le fijo..., 
			   cuanto más tarde, mejor.
			   Yo parto, y no tengo saña. 
			   ¿Quiere usted seguir mis huellas? 
			   Mis armas son dos botellas 
			   de buen vino de Champaña»
				    (Bretón, 1836: 72-73)

Las reglas del código de honor facilitaban que el retado eligiera tanto el lugar como el 
momento y las armas a utilizar, por lo general la espada o la pistola. La selección de armas 
absurdas o condiciones que no podían cumplirse anulaban efectivamente la consecución 
de la violencia interpersonal, pero ponían en riesgo tanto la opinión pública del intere-
sado como la esencia misma de su masculinidad. Luengo afirma a este respecto que «A 
un hombre que se negaba a aceptar un desafío para batirse en duelo, que permitía que se 
mancillara su nombre y el de sus próximos sin que el ultraje tuviera castigo, no se le podía 
atribuir los valores, los distintivos, las cualidades que denotaban su identificación con lo 
“masculino”. Cuando esto ocurría se consideraba que dicho individuo “no era hombre”» 
(Luengo, 2018: 62). Es precisamente el afeminamiento uno de los motivos principales 
de expulsión del círculo de legitimidad masculina dentro de las habituales relaciones de 
dominación y subordinación entre hombres, aunque otras razones como la cobardía o 
la debilidad física son igualmente percibidas como razones de exclusión, según sostiene 
Connell (1995: 78-79). La razón para negar la adscripción de género se debe, por tanto, a 
que la valentía era virtud inherente a la masculinidad, como concluye Blanco Rodríguez 
a partir de su análisis de los eventos conocidos como el «Duelo de Carabanchel» (2020: 
191-193). El daño podía resultar aún más oneroso si la noticia llegaba a ser pública a 
través de la prensa y resultaba en descrédito y exclusión del círculo social frecuentado 
por el afectado (Luengo, 2018: 70). Al igual que sucedía con quien buscaba reparación a 
través de la ley, la mancha social quedaba vinculada para siempre al que mostraba cobar-
día, grave defecto y «principal enemigo del varón respetable» (Blanco Rodríguez, 2020: 
178). El ejemplo de este personaje reincide, además, en la merma de su honor a ojos del 
espectador, porque a continuación del breve episodio de la carta manuscrita se presenta 
el prestamista Serapio dispuesto a cobrar todas las deudas del libertino. Este, usando dos 
pistolas a sabiendas descargadas, reta a Serapio a un duelo con la esperanza de que desista 
del cobro. Esta reacción impulsiva le excluye definitivamente de la categoría de la hono-
rabilidad al ignorar la limitación por la que al deudor se le negaba la capacidad de exigir 
satisfacción alguna a su acreedor (Sánchez, 2020: 731). Igualmente, su acción contraviene 
la racionalidad aducida por los defensores del duelo, que limitaban su práctica a disputas 
de honor. Lejos de surtir efecto inmediato la improvisada trapaza, el prestamista cree 
entender que Joaquín le ofrece las armas como pago en especie:

Joaquín		  […] ¡Váyase usted!
Serapio				    No me voy.
Joaquín		  Bien: aquí tengo pistolas...



39

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

			   [Saca del bolsillo un par de pistoletes.] 
			   Siempre las llevo conmigo. 
			   (Descargadas, mas no importa:
			   metámosle miedo.)
Serapio				    Entiendo.
			   A cuenta de las nueve onzas
			   y pico... Pero ¿qué puede
			   valer eso? Poca cosa. 	
			   No doy por ellas un duro.
Joaquín		  ¡Miren qué salida ahora!
			   No es eso. Tome usted una, 
			   otra yo, estalle la pólvora,
			   y muera el más ruin.
Serapio				    No acepto
			   el duelo: es costumbre goda 
			   y temeraria. ¡Vecinos...!
Joaquín		  ¡No grite usted! ¡Punto en boca,
			   [Apuntándole con la pistola.] 
			   o le hago aquí un chicharrón! 
Serapio		  [Retrocediendo.] 
			   (Es que... en verdad... si me sopla
			   un tiro...)
					     (Bretón: 1836: 81-82)

Ante la fría urbanidad de Serapio, detractor del desafío por ser costumbre bárbara, 
Joaquín solo puede recurrir al conato de homicidio, precisamente la conducta irracional 
que perseguían erradicar los partidarios del duelo en su deseo de diferenciarse del vulgo 
iletrado (Mercer, 2008: 61). El respeto a la ley, considerado una entelequia tanto por Larra 
como por Lafuente, se incorpora al acervo dramático Bretoniano en forma de contradis-
curso de la masculinidad abusiva y visceral que soliviantaba las normas del honor de la 
sociedad decimonónica.

No es el único argumento con el que se racionaliza el rechazo al duelo. En Un novio a 
pedir de boca (1843), por ejemplo, uno de los cuatro pretendientes de doña Luisa se muestra 
sorprendido ante la información que le hace llegar la vieja criada de la casa de que cortejar 
a la joven ama implica batirse en duelo con tres pretendientes: 

Marcelina	 Hay tres competidores
			   y con cada cual un lance…
Celestino	 ¿Cómo… un lance?
Marcelina			   ¡Un desafío!
Celestino	 ¿Yo desafío? ¡Jamás!
			   el quinto, no matarás.
			   ¡Yo desafío, Dios mío!
Marcelina	 ¿Enamorado, y con miedo?
			   ¡Qué horror! Será usted la risa
			   de Madrid.
Celestino		     Si me ama Luisa,
			   lo demás me importa un bledo.
					     (Bretón, 1843: 35) 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

40

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

El dogma cristiano es aquí la base para la subversión del discurso del honor y 
resignificación de la importancia de la honra. Aunque más tarde se discutirá con más 
detenimiento el discurso de la masculinidad y el honor en esta comedia, es revelador que 
Bretón integre en su diálogo la alusión a los diez mandamientos. Años después, en la 
zarzuela de figurón El novio pasado por agua (1852), Suero aducirá un argumento análogo 
para evitar el conflicto con Álvaro, a quien le disputa el amor de Elena:

Álvaro		  ¡Tiembla, tiembla! Me inflama la ira.
			   Por Elena mi pecho suspira.
Suero		  Tararira.
Álvaro		  Ruin villano, desnuda ese acero.
Suero		  No quiero, no quiero.
Álvaro		  Yo te reto a combate mortal.
Suero		  ¡Dios me libre! Es pecado mortal.
			   En sangriento, campal desafío
			   es sandez disputar lo que es mío.
Álvaro		  (¡Hado impío!)
Suero		  Eres pobre, y me sobra el dinero.
Álvaro		  ¡Cobarde! ¡Grosero!
Suero		  ¡Vade retro! La lid no es igual.
Álvaro		  Yo te reto a combate mortal. 
Suero		  ¡Dios me libre! Es pecado mortal.
					     (Bretón, 1852: 42-43)

Cabe observar que el duelo es rechazado en la zarzuela no solo en virtud del respeto 
del dogma de fe que prohíbe el homicidio, sino que Suero igualmente declina el reto por 
considerarlo desigual en términos crematísticos. Por una parte, la identificación del duelo 
como motivo de pecado mortal que hacen tanto Suero como Celestino en la comedia 
antes señalada puede fundamentarse en la persistente oposición al duelo como práctica 
para satisfacer la afrenta de honor que ejerció la población más creyente y conservadora 
durante toda la centuria (Blanco Rodríguez, 2020). Por eso, aunque el uso de este motivo 
tan ajeno al argumentario de nuestro dramaturgo no obedeciera a pretensiones filosóficas 
o de fe, sino a la vis cómica que buscaba arrancar una sonrisa cómplice, cabe integrarlo 
en el discurso resignificador del honor y la masculinidad que propone Bretón. Por otro 
lado, la sutil mención a la superioridad económica de uno de los rivales evidencia la 
creciente importancia del dinero en la sociedad contemporánea. La crítica al positivismo 
imperante en la España del momento y la supeditación de los valores tradicionales a la 
transacción mercantil y al deseo de lucro desmedido es lugar común en la literatura del 
escritor riojano. Precisamente hacia la mitad de la centuria, momento del estreno de 
El novio pasado por agua, Bretón había ya comenzado a incorporar en su dramaturgia 
elementos propios del drama de tesis, aunque lo hiciera con resultados desiguales (Muro, 
2005). Los espectadores no solo eran conscientes de estas referencias a propósito de los 
debates que se estaban dando en el seno de la sociedad, sino que con toda probabilidad 
tomaban parte en los mismos. 

2. Sobre el carácter civilizador de la razón

En su valoración sobre la función del duelo como agente civilizador, Raquel Sánchez 
(2020) sintetiza una serie de convenciones sociales, culturales y morales propias del dieci-



41

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

nueve que sustentaban la creencia de que el duelo era la práctica necesaria para asegurar el 
progreso de la civilización y el perfeccionamiento de la masculinidad dominante. El duelo 
era en ocasiones una fuerza mayor que pretendía regular comportamientos bárbaros a 
partir de un tácito código de conductas asumido por la élite de la sociedad por un prurito 
de distinguirse y distanciarse de la plebe embrutecida. Sánchez enfatiza la relevancia del 
autocontrol para distanciarse del agravio y racionalizar la ofensa, mientras que Blanco 
Rodríguez sugiere la importancia de reprimir el miedo (2020: 191). Conceptos como la 
urbanidad, la educación, la caballerosidad y la generosidad en el perdón, orbitan alrededor 
de la masculinidad decimonónica, si bien los casos de desafío con resultado fatal no eran 
infrecuentes, según atestiguan las muertes de numerosos periodistas (Mateos Fernández, 
1998) o incluso de destacados miembros de la aristocracia (Blanco Rodríguez, 2020). En 
su relación sobre la función civilizadora de los duelos, Sánchez nota igualmente cómo 
su prevención entraba dentro de los límites de dicha función. El conocimiento del arte 
de la esgrima o la destreza con la pistola por parte del varón tenían carácter disuasorio, 
puesto que los rivales debían valorar los riesgos de enfrentarse a individuos claramente 
más diestros (Sánchez, 2020: 733-734). De ahí que uno de los posibles motivos aducidos 
para rechazar un duelo fuera la falta de habilidad con las armas. La impericia con la 
espada refrena, por ejemplo, el ímpetu de Gerardo en el drama Elena, representado en 
1834 al calor de los primeros estrenos románticos. La imposibilidad de lograr casarse 
con su sobrina nubla el juicio de Gerardo y expresa su deseo de enfrentarse a Gabriel, 
joven marqués con quien había estado prometida la joven Elena. Gerardo reconduce su 
impulso ante la realidad de su limitada habilidad en el manejo de las armas blancas tras 
la admonición de Ginés:

Gerardo		  ¿Qué tardo pues en retarle
			   y que mi pecho atraviese
			   o muerto caiga a mis pies?
Ginés		  ¿Qué vais a hacer, imprudente?
			   ¡Teneos! En tales lances no es 
			   el valor el que vence,
			   sino la destreza. Vos
			   ni la espada ni el florete
			   manejáis, que entre barbechos
			   tales artes no se aprenden.
				    (Bretón, 1854: 16)

Idéntica preocupación por el desconocimiento del arte de la esgrima se da en la come-
dia El ¿qué dirán? y el ¿qué se me da a mí? (1838), en donde una apartada conversación 
entre el marqués de Pozo-Frío e Ignacio, su rival amoroso, da pábulo al barón don Luper-
cio para pensar que se están discutiendo los términos de un duelo. Lupercio pronostica 
entonces la posible retirada de Ignacio por su clara desventaja ante el rival: «Primero que 
irse a batir / renuncia a su cara prima, / que no se aprende esgrima / con la vara de medir» 
(Bretón, 1838: 51).

Con frecuencia, Bretón escenifica la desactivación del conflicto gracias a la reflexión 
y consiguiente cesión de uno de los contendientes. El acto de racionalizar la ofensa y 
llegar a una solución previa al enfrentamiento violento refuerza el discurso bretoniano de 
concebir el duelo como un acto innecesario para dirimir los conflictos entre caballeros. 
Este discurso se da incluso en obras de tono más serio como la ya mencionada Elena, 
en cuya acción secundaria Bretón plantea la rivalidad amorosa entre Gabriel y su amigo 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

42

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

el conde por la hermosa viuda Victorina. El recuerdo de su pasado amor con esta joven 
despierta los celos del conde y amenaza con retar a su amigo a un duelo con florete o 
pistola. La expresa prohibición de Victorina no surte efecto y, en cuanto tiene ocasión, se 
verifica el duelo. El joven marqués acepta el desafío, pero confiesa a su amigo y oponente 
su desventura al no poder olvidar el amor de Elena, pues, aun sin estar enamorado, resol-
vió casarse con Victorina para intentar borrar de la memoria a su verdadero amor. Sin ni 
siquiera haber cruzado sus espadas, Gabriel reflexiona sobre el sentido de tal matrimonio 
y acuerda con el conde hablar con Victorina. En caso de que ella siga prefiriéndole a él y 
no al conde, seguirán adelante los planes de boda.

El acuerdo razonable para desarticular la violencia y las posibles consecuencias trágicas 
que podía acarrear vuelve a utilizarse en la comedia breve Una de tantas (1837). La disputa 
es aquí protagonizada por dos militares, Miguel y Andrés, que cortejan a la misma mujer 
sin ellos saberlo, puesto que la coqueta cita a cada uno de ellos en fachadas diferentes de su 
casa. Cuando finaliza el galanteo a primeras horas de la madrugada y ambos soldados se 
dirigen al cuartel, coinciden en una calle confluente. Ambos comentan la naturaleza de sus 
respectivas conquistas y llegan a la conclusión de que se trata de una sola mujer, Camila, 
pero ninguno quiere renunciar a ella. El público presencia el inicio del combate, circunstan-
cia excepcional en el teatro de Bretón, según quedó mencionado anteriormente, pero con 
celeridad se produce el acuerdo razonable y honorable entre caballeros:

Miguel		  Mas ¿merece esa perjura
			   que nos matemos por ella?
Andrés		  No. Envainemos las espadas.
			   [Lo hacen.]
Miguel		  ¿Y qué haremos?, yo pregunto.
Andrés		  Arreglemos el asunto
			   como buenos camaradas.—
			   Yo con fuerzas no me siento
			   para cedértela a ti.
Miguel		  Yo la quiero para mí.
Andrés		  Yo también.
Miguel			       ¡Ahí está el cuento!
Andrés		  Pues riñamos. ¡Voto a bríos!...
			   Pero me ocurre una idea.
			   No es posible que ella vea
			   del mismo modo a los dos.
Miguel		  Preciso es que allá en secreto
			   a uno de los dos prefiera.
Andrés		  Pues que ella elija al que quiera.
			   Yo a su fallo me someto.
Miguel		  Y yo renuncio a su amor
			   si ella tu ventura labra.
Andrés		  Y yo.
Miguel		          Corriente.
Andrés				    Palabra
			   de honor.
			   [Se dan las manos.]
Miguel			   Palabra de honor.
				    (Bretón, 1837b: 23-24)



43

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

El rechazo a arriesgar la vida por una mujer inconstante es también el argumento 
que facilita la resolución del conflicto en la exitosa comedia Muérete… ¡y verás! (1837). 
Estrenada durante el mismo mes que Una de tantas, la obra explora conceptos como 
la hipocresía y la inconstancia femenina con una trama que se sirve de aspectos de la 
parafernalia del romanticismo en boga para lograr un notable efecto teatral en las escenas 
finales. Así, Pablo, a quien se ha dado por muerto en acto de batalla, se presenta a la 
boda de Isabel y Matías convenientemente disfrazado de fantasma. La joven, que en su 
día fue prometida de Pablo, y su pretendido amigo reaccionan de acuerdo a sus roles de 
género asignados. Isabel expresa su arrepentimiento por no haber guardado luto y Matías, 
militar aguerrido y pragmático que intuye el embuste, se enfrenta a la aparición conmi-
nándola a luchar. La presupuesta distancia temporal que debía mediarse entre la ofensa 
y el duelo para evitar un enfrentamiento dominado por la impulsividad y las emociones 
(Spierenburg, 2008: 73; Sánchez, 2020: 732) es innecesaria desde el instante en que Pablo 
declina combatir. Su reflexión es consecuente con lo visto en Una de tantas a propósito del 
mérito de morir por quien no lo merece: 

Pablo		  No he muerto, gracias al cielo,
			   ni por una infiel y un loco
			   quiero exponerme tampoco
			   a dar la vida en un duelo.
			   Que perdone este mal rato
			   pido a la tertulia toda,
			   pues mal sienta en una boda
			   el funeral aparato;
			   pero hombre de calidad,
			   cuya muerte es tan sentida,
			   justo es que vuelva a la vida
			   con cierta solemnidad.
			   Conozco que algún menguado
			   en esta cómica escena
			   más me quisiera alma en pena
			   que muerto resucitado;
			   pero si alguno desea
			   ser pasto a la muerte avara,
			   yo no: ya he visto su cara,
			   y me parece muy fea;
			   y puesto que debo tanto
			   al Sumo Hacedor, no es justo
			   que por dar a nadie gusto
			   me vuelva yo al camposanto.
				    (Bretón, 1837a: 83-84) 

El rechazo de Pablo es pragmático, aunque fundamentado también en el criterio 
cristiano conservador. Matías concede e imita el pragmatismo masculino de su antiguo 
amigo, reforzando la necesidad de que prevalezca el sentido común. El duelo no es nece-
sario puesto que no amenaza el honor de la nueva pareja. Su función civilizadora ha 
prevalecido sin necesidad de derramar sangre, como el propio Matías concede: «No haya 
duelo. ¿En qué lo fundo / si no hay rival a mi amor? / Mucho aplaudo al buen humor / 
con que vuelves a este mundo» (85).



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

44

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

La intercesión de un tercero para desactivar un conflicto de honor sin que sea nece-
sario recurrir a las armas es otra de las variantes argumentales que explora Bretón de los 
Herreros en El ¿qué dirán? y el ¿qué se me da a mí? (1838). Como en obras anteriores, el 
autor recurre a la comicidad derivada del equívoco para proponer un razonable discurso 
de crítica al duelo. Según quedó referido líneas atrás, el temor de Lupercio a que su 
sobrino aceptara un supuesto desafío en inferioridad de condiciones, se fundamentaba 
en el confeso amor de su hija Camila por su primo Ignacio y el consiguiente rechazo del 
matrimonio concertado con el marqués de Pozo-Frío. El viejo barón, de rancio «ostrogodo 
solar» (Bretón, 1838: 10), prefiere un matrimonio aristocrático frente a la humillación de 
que su hija se case con un arruinado comerciante de telas como es Ignacio. Desconocedor 
del tenor de la referida conversación entre los dos pretendientes de Camila y asumiendo 
que se trata de la discusión de los términos en los que se producirá el combate, Lupercio 
procede a intentar convencer al marqués de que reconsidere el uso de la violencia y a 
Joaquín de que ceda a la novia:

Barón	  	 [...] Haya paz, haya concordia,  
			   señores.  
			   [A don Ignacio.]
				    Teme a la muerte,  
			   Ignacio. 
			   [Al marqués.]
				    Usted, que es más fuerte,  
			   tenga de él misericordia.  
Ignacio		  Usted sueña...  
Marqués			          Usted delira... 
Barón		  [Al marqués.] 
			   Vamos, yo sé lo que digo.  
			   Contra un débil enemigo  
			   no es generosa la ira.  
			   Por orgullo y por tesón  
			   él a morir se dispone, 
			   pero si usted le propone  
			   alguna indemnización...  
Ignacio		  ¿Cómo?...  
Marqués			     Oigamos.  
Barón				      ¿De qué vale  
			   llevarlo por la tremenda?  
			   Dirimamos la contienda... 
Ignacio		  ¡Si no hay tal contienda! ¡Dale!  
Barón		  Matarse por una bella  
			   es una majadería,  
			   y no es menor tontería  
			   morirse de hambre con ella; 
			   y pues ustedes son dos  
			   y la novia es una, opino  
			   que la ceda mi sobrino  
			   y que lo lleve por Dios.  
Ignacio		  ¿Cederla? ¡Jamás! Primero... 
Barón		  ¡Temerario! ¡Horrible trance!...  



45

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

Marqués		  Yo sé lo que en este lance  
			   debe hacer un caballero.  
Barón		  ¡Gran Dios! Un tiro en la frente...  
			   Una estocada en el bazo... 
Marqués		  ¡Qué! ¿No es mejor un abrazo?
				    (Bretón, 1838: 51-52) 

Aunque el barón quiere solucionar el pretendido conflicto de una manera menos 
violenta, el abrazo que propone el marqués a su rival amoroso sirve para desentrañar el 
contenido de la secreta conversación. Ignacio declara entonces que no es pobre. Su ban-
quero de México murió confesando un desfalco y comunicó al marqués de Pozo-Frío su 
deseo de enmendar su crimen devolviendo todo el dinero a Joaquín. El marqués, aunque 
no de alta alcurnia, sino perteneciente a la aristocracia «pecuniaria» (Bretón, 1838: 12) por 
ser rico «creso americano» (4), actúa racionalmente y cede ante su rival desistiendo del 
matrimonio con Camila. 

Los diferentes discursos que se han perfilado hasta ahora sobre la racionalidad, el 
rechazo y la asunción del papel civilizador del duelo se conjugan en Un novio a pedir de 
boca (1843). Bretón utiliza un hilo argumental con reminiscencias de su popular Marcela 
o ¿a cuál de los tres? (1831). Si en esta obra la viuda Marcela se veía obligada a juzgar los 
defectos y virtudes de sus tres pretendientes para finalmente rechazarlos a todos, en Un 
novio a pedir de boca son cuatro los que persiguen la preferencia de Luisa, también joven 
y viuda, y uno de ellos logrará su propósito. El autor condensa la disputa de los tres pri-
meros galanes en las cuatro escenas iniciales de la obra y su resolución llega, como no, en 
forma de duelo ridículo entre los tres pretendientes. El combate no se produce porque 
Miguel lanza una propuesta que place a todos: 

Jorge		  Yo no sufro ancas de nadie;
			   y así, resuelvan el plomo
			   u el acero esta cuestión,
			   y el que quede victorioso
			   de los tres, ese se lleve
			   la alhaja.
Diego			   Bien; estoy pronto.
Miguel		  Alto, señores, que estamos
			   procediendo como locos.
			   Ella es quien debe fallar;
			   no tú, ni yo, ni este socio.
			   ¿Qué sirve que de los tres
			   vayamos un par al hoyo
			   si el que venza y sobreviva
			   no se ha de comer el bollo?
			   Aquí estamos disputando
			   ese vellocino de oro
			   sin haberle todavía 
			   conquistado; pues supongo
			   que ninguno está seguro
			   de desbancar a los otros.
				    (Bretón, 1843: 11-12) 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

46

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

El fallo se hace público y el elegido es un cuarto pretendiente que se llama Celestino. 
Como sugiere su nombre, es un seráfico varón que se precia de ser dócil y sumiso hasta 
el punto de que su virilidad está en entredicho por la servidumbre y por sus rivales, quie-
nes insisten en cortejar a Luisa aun estando ya casada. Al comienzo del segundo acto, 
se evidencia la incapacidad de Celestino para comportarse según el patrón masculino, 
lo que da pábulo a que los tres galanes le hagan llegar sendas propuestas de desafío. A 
pesar de los rasgos de virilidad incompleta que presentan los tres rivales (Sierra, 2013: 30), 
ninguno de ellos le reconoce como igual por creerle carente de valor, fuerza, resolución o 
seguridad en sí mismo, cualidades propias de la masculinidad hegemónica (Luengo, 2018: 
78). Y en verdad, hasta ese punto en la comedia, el inofensivo Celestino no había dado 
muestra de esos atributos, aparentando aceptar la relación de subordinación respecto a sus 
tres rivales. Ante la frustración de Luisa por no tener capacidad ella misma para asumir 
la defensa conyugal, su ahora esposo desenmascara su personalidad y confiesa no ser el 
hombre sumiso con el que ella había creído casarse. Uno a uno se enfrenta a sus retadores. 
Al irascible e hipermasculino Jorge lo derrota en un duelo, dejándolo herido pero fuera de 
la gravedad. A Diego y a Miguel les fuerza a punta de pistola para que desistan del acoso 
a su mujer. A Luisa le queda aceptar la naturaleza dominante que se presupone a todo 
marido y tácitamente reconocer que el honor del hombre se halla «inextricablemente 
unido a la necesidad de ser valiente, constituyendo la cobardía el principal enemigo del 
varón respetable» (Blanco Rodríguez, 2020: 178). Celestino, por su parte, se compromete 
a actuar en público de acuerdo a masculinidad normativa, pero a seguir siendo dócil en el 
ámbito privado, discurso con el que Bretón enfatizaba la importancia de que «la autori-
dad patriarcal fuera compatible con un estilo emocional amparador de los sentimientos 
tiernos en el buen padre y marido» (Sierra, 2013: 31-32). Los versos finales de la comedia 
destilan en gran medida las ideas bretonianas a propósito de la domesticidad y el género, 
reiteradas en numerosas ocasiones en su fecunda dramaturgia.

3. El valor de la mujer

La comedia Los sentidos corporales (1867) fue el último estreno de Bretón de los Herre-
ros, poniendo así fin a más de cuatro décadas de presencia ininterrumpida en los escenarios 
madrileños. Pese a la distancia temporal respecto a su primer estreno analizado en estas 
páginas, esta última comedia no es ajena al discurso sobre el honor, el duelo y la masculi-
nidad constante a lo largo de su carrera literaria. Bretón dibuja en este caso un personaje 
con tintes misántropos, Bruno, que renuncia a enamorarse por haber sido engañado por 
una mujer a la que amaba y haber tenido que batirse con su rival por su causa. A pesar de 
haber salido vencedor del duelo, Bruno tuvo que huir «como un forajido» (Bretón, 1867: 
36) sin saber si la estocada que asestó a su contrario fue mortal. El espectador conoce el 
motivo de la misantropía de Bruno a través de su diálogo con Ángela, joven que veranea 
como él en Aranjuez y que consigue despertar su interés desechando su inicial postura 
misógina. No hay sorpresa por parte del planteamiento sentimental de la obra, puesto que 
el tema de la misantropía lo trató Bretón en piezas breves como la zarzuela Los solitarios 
(1843) o la comedia breve Entre santa y santo… (1862). Sin embargo, el autor aspira aquí a 
una mayor introspección planteando una profundidad psicológica más propia de dramas 
de la órbita de la alta comedia. La intención moralizante se centra en las consecuencias 
nefastas que el coqueteo y los celos pueden desencadenar, siendo una de ellas la violencia 
propia de los desafíos. 

El duelo y sus repercusiones físicas y psicológicas es la base de la interacción de los 
tres personajes masculinos de la obra. A cada uno de ellos se le asigna un patrón de mas-



47

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

culinidad diferente. Bernabé es el hermano de Ángela y fue el rival a quien Bruno hirió 
en el pasado, pero, en lugar de desear venganza, ofrece su amistad cuando por casualidad 
se reencuentra con él. Un abrazo justificado por la asunción de postulados del catolicismo 
sella el conflicto, según se esperaba de la función civilizadora del duelo: 

Bernabé		  […] aun a riesgo de un sonrojo 
			   quise, con tu aprobación, 
			   trocar el antiguo encono 
			   en franca amistad. La cita, 
			   como hombre de honra y decoro 
			   aceptó don Bruno, y ¡cuál 
			   fue, hermana mía, su asombro 
			   cuando, en vez de provocarle, 
			   de vengar mi herida ansioso 
			   otra vez, le abrí mis brazos 
			   y le di paz en el rostro! 
Ángela		  ¡Ah, Bernabé, qué bondad! 
			   ¡qué nobleza! 
Bernabé			         Soy católico. 
			   Él me recibió en los suyos 
			   y se arrasaron sus ojos 
			   en lágrimas. Breves frases, 
			   con recíprocos sollozos 
			   interrumpidas, bastaron 
			   a dar fundamento sólido 
			   a la reconciliación 
			   de que me alegro y me honro.
				    (Bretón, 1867: 48). 

Adolfo se identifica como el galán celoso que, sin atender a razonamientos, se guía 
por su deseo de ser consecuente con la masculinidad dominante. Al notar que la mujer a 
la que ama, una marquesa hermosa y coqueta, siente preferencia por Bruno, no duda en 
retarle en virtud del imperioso deseo de mantener el estatus masculino ante la opinión 
pública. Un «Prefiero que me mate / a morirme de vergüenza» (63) hace irremediable el 
uso de la violencia. Bruno, por su parte, ocupa una posición intermedia, puesto que, aun 
rechazando cabalmente el desafío al que le conmina Adolfo, accede finalmente a batirse 
como reacción a la acusación de cobardía:

Bruno		  Yo tengo horror a los duelos…
Ángela		  (¡Ay, Dios!)
Bruno			      Las leyes los vedan.
Adolfo		  No las leyes del honor.
Bruno		  También. ¡Qué fatal idea
			   del honor!
Adolfo			     ¡Qué cobardía,
			   digo yo!
Bruno		               Miente esa lengua. 
			   ¡Yo cobarde! 
Ángela			       (¡Oh!) 



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

48

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

Bruno				    Sitio y hora. 
Adolfo		  Mañana.
Bruno 		                (¡Cruel estrella!...) 
Adolfo		  A las nueve.
				    (Bretón, 1867: 65-66.) 

Las posturas enfrentadas, que se conjugan en la claudicación del contrario a la violen-
cia, representan en definitiva las diferentes corrientes de opinión a las que el espectador 
de la comedia estaba habituado. Blanco Rodríguez señala que no solo prevalecían los 
discursos opuestos o a favor de la práctica del duelo. Los primeros eran difundidos desde 
instancias del poder civil y eclesiástico, mientras que los foros de opinión pública y la 
divulgación a través de diferentes publicaciones servían de tribuna a los que defendían 
la necesidad de una codificación de las normas para dirimir los conflictos de honor. Sin 
embargo, es reseñable una tercera postura por la que el duelo se contemplaba «como 
último recurso para reparar la honra dañada» (Blanco Rodríguez, 2020: 177). Este es el 
discurso que se entrevé en la resistencia inicial de Bruno y su capitulación final ante el 
riesgo de deshonra pública al haber sido cuestionada su masculinidad. El deseo de cen-
sura que persigue Bretón se corrobora con celeridad al insertar la ridícula declaración de 
amor que hace Desiderio a la marquesa. Su ofrecimiento de matar en duelo a Bruno y 
a Adolfo, «aunque uno es amigo mío / y el otro no me ha hecho mal» (Bretón, 1867: 69) 
sirve de contrapunto cómico a una dramática situación que se solucionará en las escenas 
finales de la obra.

Bretón de los Herreros asigna a los dos personajes femeninos principales el protago-
nismo en la desactivación de la violencia, puesto que, como ha apreciado Sierra, la mujer 
en el teatro bretoniano es un ser dotado de «voluntad de acción» y altura de sentimientos 
contrastados (2013: 41). Por otra parte, la dilación entre la ofensa y el combate entre los 
duelistas servía, según concuerda la crítica especializada, para promover el control de las 
pasiones y limitar la impulsividad del varón, consiguiéndose entonces una violencia con-
trolada (Spierenburg, 2008: 73). No obstante, el plazo de tiempo aquí ayuda a desactivar 
el duelo, aunque sea in extremis, puesto que Ángela y la marquesa se conjuran para con-
vencer y, en el caso de Bruno, entorpecer la llegada puntual a la cita acordada. No en vano, 
Luengo indica que era lugar común que se impidiera la presencia de mujeres en los duelos 
con el fin de evitar que estas lograran hacer cambiar de opinión al duelista (Luengo, 2018: 
66). No hay merma de honor en el caso de Los sentidos corporales porque la resolución del 
conflicto pone de manifiesto la futilidad de los desafíos. Aun reconociendo que el lance 
de honor debe dirimirse en el seno de la sociedad, corresponde al ámbito privado y a la 
iniciativa femenina su satisfactoria resolución, dado que «un tribunal con calzones / fuera 
quizá inconducente» (Bretón, 1867: 83). 

4. Conclusión

La variedad de situaciones y motivos argumentales que presenta Bretón de los Herre-
ros en las comedias aquí revisadas pone de manifiesto la naturaleza heterogénea del 
debate social en torno al duelo y la redefinición de la masculinidad en la España decimo-
nónica. Respecto al duelo como instrumento social pertinente para dirimir los conflictos 
de honor, Mercer (2008: 73) nota que el crítico que desea ocuparse del estudio de esta 
materia se enfrenta a un panorama de usos, normas y actitudes contradictorias, por lo que 
se hace conveniente promover investigaciones adicionales. Idéntica necesidad reconoce 
buena parte de la crítica en el ámbito de las letras españolas. Es reseñable que la variedad 



49

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

de estudios basados en análisis de la práctica del duelo en otras áreas geográficas o cultu-
rales, ya sea el mundo anglosajón, germánico o mediterráneo, han permitido extrapolar 
conclusiones aplicadas al estudio del honor y la masculinidad en España. 

Las obras dramáticas objeto de estas páginas son indicativas del interés del autor por 
transmitir a su público un discurso que ponderaba la necesidad de modelar una mascu-
linidad capaz de desvincularse de la violencia interpersonal y evitar así las consecuencias 
irreparables que se podían desprender de los desafíos. Dicho discurso no es unívoco y se 
aprecian notables variaciones en el transcurso de la evolución dramática y personal de su 
autor. Algunos de esos cambios de criterio pueden comprenderse desde la separación de 
la realidad social y su estilización a través de la creación literaria. Sin embargo, no cabe 
duda de que la dramaturgia de Bretón contribuye notablemente al debate ideológico que, 
durante buena parte del siglo xix y principios del xx, discutió la necesidad de valorar 
la importancia del hombre como padre y esposo para integrarlo en el discurso de la 
domesticidad que habitualmente se dirigía a la mujer (Romeo, 2014: 119-126). Priorizar 
la integridad personal y el bienestar familiar frente a la obligación social de defender 
públicamente el honor redundaba en la percepción del hombre burgués como paradigma 
de civismo. El ciudadano ideal podía ser capaz de respetar la ley y asegurar que ningún 
acto irracional pudiera poner en riesgo a la familia, piedra angular de la sociedad burguesa 
y elemento racionalizador clave en la segunda mitad del siglo xix (Peyrou, 2011). No 
en vano la propia idiosincrasia de Bretón, partidario de un liberalismo moderado y de 
respeto a la legalidad, transpira con asiduidad en sus obras, en las que constantemente se 
alude a la necesidad de respetar las leyes y las normas básicas de urbanidad.

Por otro lado, el deseo de vincular al hombre burgués con al ámbito doméstico se 
alinea sin dificultad con el discurso de género propio del teatro costumbrista, en donde 
el conflicto argumental suele producirse, desarrollarse y solucionarse en el ámbito pri-
vado del hogar. Frente a la pasional aproximación del Romanticismo a la violencia 
masculina, a menudo fuente de tragedia inevitable, la educación ilustrada de Bretón 
de los Herreros y su firme creencia en el proyecto político y social del liberalismo 
posfernandino justifica su perspectiva biempensante y razonable a la hora de valorar la 
importancia de una virilidad contenida. En las comedias analizadas, se aprecia cómo 
Bretón presenta un modelo de masculinidad burguesa que no se caracteriza por su 
deseo de imponerse desde predicados hegemónicos. Al contrario, el duelo se codifica 
como un riesgo que, lejos de ser inevitable, puede reconducirse a través de la reflexión. 
Así, la desvinculación de la violencia respecto al concepto de masculinidad normativa 
es un motivo constante en estas obras y debe entenderse en sentido lato como una 
manifestación de los discursos de diferente sesgo ideológico, político, legal y científico 
que incidieron en la redefinición de la masculinidad durante el diecinueve español. No 
es, sin embargo, la única aproximación posible a esta cuestión en el conjunto de la dra-
maturgia del autor riojano, encontrándose también personajes que se prestan a recurrir 
a la violencia y reivindicar su masculinidad forzados por las circunstancias. Algunos 
ejemplos significativos no considerados para este estudio se encuentran en obras como 
El pro y el contra (1838), La hipocresía del vicio (1848), Memorias de Juan García (1848) o 
La niña del mostrador (1854), entre otras. Esta contradicción certifica a su vez el doble 
valor social que se le asignaba al duelo como instrumento de verificación del honor 
como cualidad inherente al hombre, pero también como instrumento de la violencia 
reglada que perseguía precisamente evitar el irracional derramamiento de sangre (Mc 
Mahon et al., 2013). Un análisis pormenorizado de dichas comedias puede sin duda 
ofrecer argumentos adicionales para dilucidar la relación entre la práctica del duelo y la 
masculinidad en la dramaturgia bretoniana.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

50

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

Si bien los desafíos por honor estaban firmemente arraigados en las costumbres espa-
ñolas de la época, su utilidad social fue constantemente cuestionada hasta su desaparición 
en las primeras décadas del siglo xx. La dramaturgia bretoniana se caracteriza precisa-
mente por ignorar los argumentos a favor de la función civilizadora que se le atribuía 
al duelo. Sin descartar aspectos propios de la masculinidad normativa como el valor y 
la importancia de atributos como la fuerza, los ejemplos revisados muestran que, para 
Bretón de los Herreros, la razón era la respuesta inicial deseada en la disputa entre rivales. 
El autocontrol de las pasiones se proponía como una virtud a priori para evitar las posi-
bles consecuencias de un enfrentamiento y no como producto o resultado de la práctica 
de la violencia reglada. Esta, desde la perspectiva del dramaturgo, entrañaba mayor riesgo 
de merma que beneficio para los interesados. La violencia interpersonal acaba así rele-
gada a un plano secundario respecto a la reflexión y el peso de las emociones que acercan 
al hombre a un modelo de masculinidad más sensible, campo de estudio del que se ha 
ocupado Sierra (2013). Finalmente, se ha apuntado en estas páginas la importancia de 
la mujer en este proceso de redefinición de la masculinidad en obras como Los sentidos 
corporales. En esta comedia, los personajes femeninos se definen por una destacable apti-
tud para la reflexión y la racionalización de los peligros asociados al duelo. Su capacidad 
de actuar con independencia en pos de la consecución de objetivos moralmente rectos, 
dotan a las protagonistas de la comedia de un papel relevante en esta transformación 
masculina. El desempeño femenino en relación al duelo es motivo merecedor de estudio 
independiente. Comedias breves como Ella es él (1838) o Por poderes (1851), pero también 
obras extensas como Una noche en Burgos (1843), Errar la vocación (1846) o La escuela del 
matrimonio (1851), entre otras, certifican el papel activo que se le otorga a la mujer para 
reconducir y atemperar la tendencia del hombre a la demostración violenta de su virili-
dad. La dramaturgia bretoniana se presenta así a ojos del lector actual como la reacción a 
discursos superpuestos que confirman la complejidad de relaciones sociales y las ansieda-
des de género omnipresentes en el siglo xix español. 

Quedará sin resolver, eso sí, la incógnita en torno al evento por el que nuestro autor 
quedó tuerto y si en verdad su participación en ese posible duelo serviría para justificar su 
insistencia en censurarlo y ridiculizarlo. No parece sino que fue en su vejez cuando Bretón 
se prestó a retratarse por primera vez mostrando su sien izquierda, contraviniendo su 
costumbre de ofrecer al retratista su ojo sano. Me refiero al estampado del grabador Bar-
tolomé Maura que data de 1882 y probablemente es copia de una fotografía previa. Aun 
siendo un perfil diferente al del resto de sus retratos, la sutil idealización a la que el artista 
somete al modelo solo deja intuir la severa cicatriz que sus biógrafos señalaban, evitando 
resaltar cualquier detalle explícito de la misma al difuminar su contorno en el rostro del 
anciano dramaturgo. Mayor singularidad aún reviste un retrato conservado en el Museo 
del Prado que probablemente no fue objeto de exposición pública y que también lleva 
la firma del pintor Federico de Madrazo. El dibujo a lápiz está fechado en 1834, un año 
antes de publicar el grabado de juventud más conocido de Bretón, y forma parte de una 
serie que incluye también a literatos asimismo habituales de la tertulia de «El Parnasillo» 
y del círculo de Juan de Grimaldi como eran Larra y Ventura de la Vega. A diferencia de 
sus dos compañeros y amigos, el retratado está mirando al frente, con su cabeza apenas 
ladeada. El pintor capta su intensa mirada, pero también enfatiza con un notorio trazo 
grueso el alcance de la herida que le seccionaba la ceja izquierda. Es el único retrato que 
se conserva de Bretón sin los característicos anteojos que, haciendo uso una vez más de la 
especulación, enmascaraban las posibles consecuencias a las que se exponían aquellos que 
incurrían en ofensas de honor. 



51

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa Francisco Javier Fernández Urenda

Obras citadas

Aresti, Nerea (2020), «La historia de las masculinidades, la otra cara de la historia de género», 
Ayer, n.º 117, pp. 333-347.

Badinter, Élisabeth (1993), XY. La identidad masculina, Madrid, Alianza Editorial. 
Blanco Rodríguez, Elia (2020), «Rojo de vergüenza y condenado por cobarde: masculinidad, 

honor y duelos en la España decimonónica», Ayer, n.º 120, pp. 171-193.
Bretón de los Herreros, Manuel (1827), Los dos sobrinos o La escuela de los parientes, Madrid, 

Imprenta de Miguel de Burgos.
Bretón de los Herreros, Manuel (1836), Me voy de Madrid, Madrid, Imprenta de Repullés.
Bretón de los Herreros, Manuel (1837a), Muérete y… ¡verás!, Madrid, Imprenta de Repullés.
Bretón de los Herreros, Manuel (1837b), Una de tantas, Madrid, Imprenta de Yenes.
Bretón de los Herreros, Manuel (1838), El ¿qué dirán? y el ¿qué se me da a mí?, Madrid, Imprenta 

de Repullés.
Bretón de los Herreros, Manuel (1841), La batelera de Pasajes, Madrid, Imprenta de Repullés.
Bretón de los Herreros, Manuel (1843), Un novio a pedir de boca, Madrid, Imprenta de Repullés.
Bretón de los Herreros, Manuel (1850), La falsa ilustración, en Obras, Vol. i, Madrid, Imprenta 

Nacional, pp. 211-240.
Bretón de los Herreros, Manuel (1852), El novio pasado por agua, Música de Rafael Hernando. 

Madrid, Imprenta de C. González.
Bretón de los Herreros, Manuel (1854), Elena, Madrid, Imprenta de Vicente Lalama.
Bretón de los Herreros, Manuel (1867), Los sentidos corporales, Madrid, Imprenta de José 

Rodríguez.
Burgos Seguí, Carmen de (1919), Fígaro, Madrid, Imprenta de «Alrededor del mundo». 
Cañas de Pablos, Alberto (2022), «“Worth More Than Life Itself ”: Military Honour and the 

Birth of Its Courts in Spain (1810-1870)», Journal of Military Ethics, Vol. 21, n.º 3-4, pp. 
304-319.

Código Penal español (1822), Madrid, Imprenta Nacional.
Connell, Raewyn W. (1995), Masculinities, Los Ángeles / Berkeley, University of California Press.
Connell, Raewyn W. y James W. Messerschmidt (2005), «Hegemonic Masculinity: Rethinking 

the Concept», Gender and Society, Vol 19, n.º 6, pp. 829-859.
Consiglio, Carlo (1947), «Algunas comedias de Bretón de los Herreros y sus relaciones con 

Goldoni», Berceo, n.º 2, pp. 137-145.
Cook, John A. (1959), Neo-Classic Drama in Spain. Theory and Practice, Dallas, Southern Methodist 

University Press.
Diario de Avisos de Madrid (1825), n.º 60, 30 de mayo, Madrid, Imprenta de los Diarios, pp. 261-268.
Fernández Urenda, Francisco Javier (2010), «Domesticidad y redención: Tensiones de género en 

un precedente costumbrista del Don Juan Tenorio», Romance Notes, Vol. 50, n.º 3, pp. 271-278.
Fuertes Arboix, Mònica (2019), «La construcción del discurso nacional español en la obra 

literaria de Modesto Lafuente», Cuadernos de Ilustración y Romanticismo, n.º 25, pp. 115-127.
Garelli, Patrizia (1998), «Originalidad y significado de la comedia de Manuel Bretón de los 

Herreros», en Miguel Ángel Muro Munilla (coord.), Actas del Congreso internacional 
«Manuel Bretón de los Herreros: 200 Años de Escenarios» (Logroño, 14, 15 y 16 de octubre de 
1996), Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, pp. 11-22. 

Gies, David T. (1996), El teatro en la España del siglo xix, Cambridge, Cambridge University Press. 
Gilmore, David D. (1990), Manhood in the Making. Cultural Concepts of Masculinity, New Haven 

/ London, Yale University Press. 
Gómez Bravo, Gutmaro (2005), «La violencia y sus dinámicas: crimen y castigo en el siglo xix 

español», Historia Social, n.º 51, pp. 93-110.



CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

52

El honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesaFrancisco Javier Fernández Urenda

Hesse, José (ed.) (1969), Marcela o ¿A cuál de los tres?, Madrid, Taurus.
Lafuente, Modesto (1846), Teatro social del siglo xix, por Fray Gerundio, Vol. i, Madrid, 

Establecimiento tipográfico de D. F. de P. Mellado.
Larra, Mariano José de (1835), «Artículo de prensa de Mariano José de Larra», manuscrito, Museo 

del Romanticismo, Madrid, código de identificación FD3496. 
Larra, Mariano José de (1986), Artículos varios, Evaristo Correa Calderón (ed.), Madrid, Castalia.
Le Gentil, Georges (1909), Le poète Manuel Bretón de los Herreros et la Société Espagnole de 1830 à 

1860, París, Hachette.
Luengo, Jordi (2018), «Masculinidad reglada en los lances de honor: Desafíos burgueses en el cénit 

de un fin de época (1870-1910)», Rubrica contemporanea, Vol. vii, n.º 13, pp. 59-79.
Martykánová, Darina y Marie Walin (coords.) (2023), Ser hombre. Las masculinidades en la 

España del siglo xix, Sevilla, Universidad de Sevilla.
Martorell Linares, Miguel (2023), «“Procuraré morir matando o acabará mi vida”: el duelista y 

la muerte», Vínculos de Historia, n.º 12, pp. 105-124.
Mateos Fernández, Juan Carlos (1998), «Cuestión de honor: Los periodistas se baten en duelo», 

Historia y Comunicación Social, n.º 3, pp. 323-341.
Mc Mahon, Richard, Joachim Eibach y Randolph Roth (2013), «Making Sense of Violence? 

Reflections on the History of Interpersonal Violence in Europe», Crime, Histoire & Sociétés, 
Vol. 17, n.º 2, pp. 5-26.

Mercer, Leigh (2008), «“A primera sangre”: The Duel as Bourgeois Battleground in Nineteenth-
Century Spain», Journal of Spanish Cultural Studies, Vol. 9, n.º 1, pp. 61-74.

Muro, Miguel Ángel (2005), «Bretón de los Herreros y la “Alta Comedia”», Signa: Revista de la 
Asociación Española de Semiótica, n.º 14, pp. 277-298.

Muro, Miguel Ángel (2017), «El seductor castigado en la comedia de Bretón de los Herreros», 
Tropelías. Revista de Teoría de la Literatura y Literatura Comparada, número extraordinario 
2, pp. 281-295.

Ochoa, Eugenio de (1836), «D. Manuel Bretón de los Herreros», El Artista, n.º 2, pp. 1-4.
Pajarín Domínguez, Jorge (2019), «Duelo, honor y masculinidad en la literatura española del 

siglo xix», en Raquel Sánchez y José Antonio Guillén Berrendero (coords.), La cultura de 
la espada. De honor, duelos y otros lances, Madrid, Dyckinson, pp. 353-412.

Peyrou, Florencia (2011), «Familia y política: Masculinidad y feminidad en el discurso democrático 
isabelino», Historia y política: Ideas, procesos y movimientos sociales, n.º 25, pp. 149-174.

Ramos Santana, Alberto (coord.) (1997), La identidad masculina en los siglos xviii y xix. viii 
encuentro de la Ilustración al Romanticismo (1750-1850). Cádiz 17, 18 y 19 de mayo de 1995, 
Cádiz, Universidad de Cádiz. 

Roca de Togores, Mariano (1883), Bretón de los Herreros: recuerdos de su vida y de sus obras, Madrid, 
M. Tello.

Romeo, María Cruz (2014), «Domesticidad y política. Las relaciones de género en la sociedad 
posrevolucionaria», en María Cruz Romeo y María Sierra (coords.), Historia de las culturas 
políticas en España y América Latina. Vol. ii: La España liberal, 1833-1874, Madrid, Marcial 
Pons Ediciones de Historia / Zaragoza, Prensas de la Universidad de Zaragoza, pp. 89-127.

Sánchez, Raquel (2020), «“El duelo es una necesidad de los tiempos presentes”: opiniones sobre 
el carácter civilizador del duelo en la España del siglo xix», Memoria y civilización, n.º 23, 
pp. 725-745.

Sánchez, Raquel y José Antonio Guillén Berrendero (coords.) (2019), La cultura de la espada. 
De honor, duelos y otros lances, Madrid, Dyckinson.

Sierra, María (2013), Género y emociones en el Romanticismo. El teatro de Bretón de los Herreros, 
Zaragoza, Institución «Fernando el Católico».



53

CUADERNOS DE ILUSTRACIÓN Y ROMANTICISMO. 31 (2025). ISSN: 2173-0687

Francisco Javier Fernández UrendaEl honor, el duelo y la redefinición de la masculinidad burguesa

Spierenburg, Pieter (2008), A History of Murder: Personal Violence in Europe from the Middle Ages 
to the Present, Cambridge, Polity Press.




