
Deutscher, Guy (2010) 
TThhrroouugg hh  tthhee  LLaanngg uuaagg ee  GGllaa ssss ..   WWhhyy  tthhee  WWoorrlldd  LLooookkss  DDiiffffeerreenntt  iinn  OOtthheerr  
LLaanngg uuaagg eess   

NEW YORK  
METROPOLITAN BOOKS 
ISBN 978-0-099-50557-0 
320 PÁGINAS 

El proceso razonador permite a los comunicadores usar argumentos para poder 
convencer a los receptores que no aceptarían lo que se les dice por las buenas; 
permite a los receptores evaluar lo apropiado de esos argumentos y aceptar la 
información valiosa que les parecería sospechosa sin la ayuda de ese proceso 
razonador. Por tanto, gracias a la facultad de razonar, la comunicación humana 
es más creíble y potente (Hugo Mercier & Dan Sperber)1 

Desde que leí el párrafo que encabeza esta reseña, no puedo sustraerme a su fuerza 
descriptiva, ya que casi todos los argumentos y contra-argumentos que encuentro en los 
debates, discusiones y textos más o menos polémicos, me parecen ejemplos claros de esta 
manera “natural” de razonar. Entiendo que una reseña crítica, por tanto, ha de ser también 
“naturalmente” sólo un esfuerzo más en clarificar algunos puntos del interlocutor textual y, 
como no podría ser de otra manera, está a su vez expuesta a contra-argumentaciones que sigan 
mostrando la posibilidad de pulir las ideas que se barajan.  

Tengo que decir que Guy Deutscher logra, para empezar, un objetivo que muchos 
científicos e investigadores no consiguen, aunque tengan ideas interesantes que exponer. Su 
libro se lee con mucha facilidad y gusto, por lo que es ampliamente recomendable para 
personas interesadas, no duchas en la materia lingüísitico-cultural de la que trata.  Sobre todo, 
la narración inicial de los hitos históricos que han jalonado la eterna cuestión de si es el 
pensamiento el que condiciona la lengua o viceversa, resulta muy informativa y, además, señala 
detalladamente algunos esfuerzos muy notables de personajes europeos (William E. Gladstone, 
Lazarus Gieger, Hugo Magnus, Alexander von Humboldt, etc.), cuya contribución decisiva al 
tema se ha visto relegada al casi anonimato desde que la hipótesis del papel central de la lengua 
en el desarrollo del pensamiento se bautizara como la “hipótesis de Sapir-Whorf”, un profesor 
y su alumno norteamericanos. 

Causa extrañeza, sin embargo, que un autor tan bien preparado lingüísticamente, como 
parece ser Deutscher, caiga en descalificaciones severas de teorías que, o no ha profundizado 
debidamente o no ha comprendido en su totalidad. La alegre manera en que despacha la idea 
de los universales lingüísticos como falsa, basándose sólo en la distinta manera de categorizar 
algunos aspectos del mundo en diversa culturas, resulta bastante cuestionable, ya que estos 
universales se han postulado sobre todo para aspectos muy generales y abstractos de la manera 
en que todos los idiomas humanos están estructurados. Más extraña parece su negativa a dar 
valor alguno a las ideas de Benjamín L. Whorf, ya que, en realidad, su libro en un alegato sobre 
la importancia de los idiomas en la manera de razonar que tienen las personas en distintas 

1 Reasoning […] allows communicators to produce arguments in order to convince addressees who would not accept 
what they say on trust; it allows addressees to evaluate the soundness of these arguments and to accept valuable 
information that they would be suspicious of otherwise. Thus, thanks to reasoning, human communication is made 
more reliable and more potent. (Mercier, Hugo & Dan Sperber: Why do Humans Reason? Arguments for an Argumentative 
Theory, p.50). 

DOI: http://dx.doi.org/10.25267/Pragmalinguistica.2011.i19.11



150 Reseña de Deutscher, Guy (2010) Through the Language Glass. Why the World Looks Different in Other Languages 
JOSÉ LUIS GUIJARRO MORALES 

 

culturas. Según un crítico2

No me parece, pues, que la razón a la que alude su crítico esté muy motivada; quizás, para 
Deutscher, su hipótesis es radicalmente distinta de la de Sapir-Whorf, ya que en vez de postular 
que el idioma restringe las posibles maneras de funcionar del pensamiento, lo que trata de 
mostrar es que lo que consigue cada idioma es forzar unas maneras de procesar la información. 
Usa, para ello, de manera bastante brillante y sugerente, tres campos conceptuales, el de los 
colores, el del género, y el de la orientación, que, según el autor demuestran que la manera a 
cómo nos referimos a cada uno de esos aspectos nos obliga a fijarnos en detalles que no son 
importantes en otras culturas. 

, es probable que lo haya hecho para congraciarse con la comunidad 
científica que, por lo general, tiende a considerar un error dicha teoría, antes de presentar su 
visión ligeramente modificada de la misma. Creo, sin embargo, que Deutscher demuestra ser 
un iconoclasta en este campo, cuestionando en varias ocasiones las ideas que hoy en día están 
sumamente extendidas y se toman casi como axiomas por la comunidad científica e, incluso, 
por casi todo el mundo. Por ejemplo, niega con la ayuda de varios ejemplos que considera 
argumentos, el axioma actual de que todos los idiomas conocidos de este mundo son 
igualmente complejos. Sin embargo, no ofrece argumentos claros que demuestren que esa 
complejidad no es universal –entre otras cosas, porque no describe de manera apropiada de 
qué forma podríamos medir esa cualidad.  

En este mismo número, he presentado un trabajo en donde hago una puntualización sobre 
la necesaria adecuación observacional del término inglés language, que podría servir de puntero 
terminológico único para señalar tres conceptos relacionados que en español tienen tres 
posibles punteros terminológicos, los de idioma, lengua y lenguaje, aunque su uso general en esta 
lengua resulta bastante confuso. Si tratamos de adecuarlos observacionalmente, sin embargo, 
ocurre un fenómeno curioso: el problema de determinar si el lenguaje determina el 
pensamiento o viceversa, desaparece. Igual que desaparece el puño en cuanto abrimos la mano. 
No hay un objeto que se llama puño. No hay un solo objeto que se llama lenguaje. Hay, por lo 
menos, tres conceptos que habrá que describir y ver cómo encajan en este debate.  

Siguiendo la idea de Sperber & Wilson (1995), creo que podríamos utilizar el término 
español lenguaje para señalar no la otra cara de la moneda comunicación/lenguaje, sino la de una 
nueva moneda más ajustada a lo real: cognición/lenguaje. Si adoptamos esta manera de señalar a 
un punto del marco semántico del español, estaremos siendo coherentes con nuestro uso al 
emplear expresiones como “lenguaje de los animales”, “lenguaje de los ordenadores”, etc.  En 
este sentido, lenguaje no se refiere más que a la manera en qué extraemos información de 
nuestro alrededor, la formalizamos mentalmente y la manipulamos. Es decir, lenguaje y 
pensamiento son lo mismo. No puede haber pensamiento sin lenguaje ya que el lenguaje crea 
nuestro pensamiento, pues permite representarnos el mundo formalmente en nuestra mente. 

Si con lenguaje nos referimos a este concepto estrictamente, podríamos utilizar lengua para 
referirnos a las especificaciones innatas humanas que permiten que fabriquemos nuestros 
idiomas como herramientas que aseguren una comunicación mucho más ajustada que la de otras 
especies. De manera que, desde esta perspectiva, está claro que tanto los defensores de la idea 
de que el lenguaje da forma, o, al menos, condiciona el pensamiento, tienen razón; pero 

                                                           
2 Cfr. Nick Enfield (2011): An action suit, not a straightjacket: Whorf on language, Guy Deutscher on Whorf en 
http://www.cognitionandculture.net/Nick-Enfield-s-blog/an-action-suit-not-a-straightjacket-whorf-on-language-and-
deutscher-on-whorf.html#josc1242. 



pragmalingïüística 
19 (2011) 149-151 

151 

 

también la tienen quienes piensan que es el pensamiento el que condiciona el lenguaje, ya que 
son sólo dos aspectos de la misma realidad. 

Porque de la lectura del libro de Deutscher, se puede uno imaginar fácilmente que lo que 
Deutscher está tratando de defender es de cómo la herramienta lingüística que nosotros 
llamamos idioma materno influye en nuestra manera de pensar. No hay ningún problema en 
admitir esto, ya que los idiomas han aparecido como extensiones lingüísticas (es decir, del 
lenguaje) con las que se intenta hacer posible una mayor propiedad en la comunicación de 
nuestro pensamiento –que en esta perspectiva es, repito obsesivamente, lenguaje. En otras 
palabras, nadie en su sano juicio, por tanto, puede negar que lo que hemos categorizado de 
nuestro entorno en nuestro lenguaje mental haya influido en la formación de nuestros idiomas y 
que éstos, a su vez, nos obliguen a ver el mundo “a través de los prismáticos de  … ¡los idiomas! 
(i.e, language)”, como reza el título de este libro. 

Sea como fuere, la lectura de esta obra de Deutscher resulta, como dije al principio, muy 
estimulante e informativa, sin que las personas no versadas en cuestiones lingüísticas tengan 
ningún problema al leerlo. Sus argumentos están tan bien presentados que, precisamente por 
no ser lingüistas, pueden parecer absolutamente de cajón, aunque, como he tratado de mostrar 
muy superficialmente aquí, su manera de razonar sea, como dicen Mercier y Sperber en la cita 
que encabeza este trabajo, sólo una muestra excelente de cómo se argumenta una idea que no 
es aceptable ni creíble para todo el mundo por razones argumentativas igualmente potentes.  
 

. 
 

JOSÉ LUIS GUIJARRO MORALES  
Universidad de Cádiz 

Facultad de Filosofía y Letras 
Avda. Gómez Ulla S/N 

11003 Cádiz 
E-mail: joseluis.guijarro@uca.es 

Tel. +34 956 011 613 
Fax. +34 956 015 505 

 
Fecha de Recepción 13/04/2011 
Fecha de Publicación 01/12/2011 

 

 


