Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 179

ICONOGRAFIA E ICONOLOGIA DESDE EL RENACIMIENTO HASTA NUESTROS
DIAS. SU APLICACION EN LA ARQUEOLOGIA' (¥).

ICONOGRAPHY AND ICONOLOGY. FROM RENAISSANCE TO NOWADAYS.
ARCHAEOLOGY APPLICATION.

Elena MORENO PULIDO (*¥).

(**) Universidad de Cadiz. Direccién postal: Jesus Nazareno, 19, 5° B. 11002. Cadiz.

Correo electronico: elena.morenopulido@alum.uca.es.

BIBLID [1138-9435 (2007) 9, 1-312]

Resumen.

A la hora de enfrentarnos al estudio de la imagen, el conocimiento de la Iconografia y la
Iconologia como métodos de analisis es imprescindible para su comprension histérica. Este
trabajo pretende clarificar el propoésito de cada una de estas ciencias, al tiempo que examina su
recorrido historiografico desde su nacimiento en el Renacimiento hasta su conformaciéon como
ciencias en la actualidad, haciendo hincapi¢ en las tendencias ideoldgicas mas importantes.
Analiza también la estrecha relacion que mantienen con la Arqueologia, asi como el debate

metodoldgico en el que se hallan inmersas hasta hoy.

Palabras clave: Arqueologia, Arte, Emblematica, Icnografia, Iconografia, Iconologia, Imagen.

Abstract.

The knowledge of Iconography and Iconology as an analysis method is essential for the
nderstanding of the image in History. This article tries to clarify the main goal of these sciences.
At the same time, it examines their historiographic journey, from the Renaissance to nowadays,
insisting on the most important ideological tendencies. Also, it analyzes the close relationship
between them and the Archaeology, including the methodological discussion where they are

immersed today.

Key words: Archaeology, Art, Emblematic, [cnography, Iconography, Iconology, Image.

Sumario:
1. Introduccién. 2. Iconografia e Iconologia. Hacia una definiciéon terminologica. 2.1.
Icnografia. 2.2. Iconografia. 2.3. Iconologia. 2.4. Emblematica. 3. Iconografia e Iconologia en la

(*) Fecha de recepcion del articulo: 15-X11-2007. Fecha de aceptacion: 25-11-2008.
Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz

DOI: http://dx.doi.org/10.25267/Rev_atl-mediterr_prehist arqueol soc.2007.v9.07



180 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

Historiografia. El largo camino hasta la actualidad. 3.1. Iconografia en el siglo XX: Entre el
Positivismo y la Iconologia. 3.2. La Iconologia y la Escuela de Warburg. 3.3. La Sociologia del
Arte. 4. Iconografia y Arqueologia: La buisqueda del método. 4.1. El estudio de los contextos.
4.2. Soporte y Contenido. 4.3. Referencias simbolicas y polisemia. 4.4. Expresion e Iconografia.

5. Algunas conclusiones. 6. Notas. 7. Bibliografia.

1. Introduccion.

El estudio de la Antigiiedad ha sido y sigue siendo uno de los campos de investigacion
mas fértiles y fascinantes tanto para aquellos que se dedican profesionalmente a la Historia
como para todos aquellos que se interesan en conocer cdmo los avatares del tiempo han llevado
al hombre hasta su destino actual. Este mundo ha desaparecido y, sin embargo, tratamos
desesperadamente de aprehenderlo mediante todos los recursos que disponemos. Ello se
convierte en una aventura como la de Teseo que, siguiendo el hilo de Ariadna, intenta salir del
laberinto en el que se hallaba perdido. Para arquedlogos e historiadores, este hilo se manifiesta
en las fuentes que, poco a poco, recorremos para encontrar luces en las oscuridades donde
habitualmente tropezamos cuando tratamos de abordar el estudio de la vida cotidiana en la
Antigiiedad.

Las fuentes son, junto a su correcta lectura e interpretacion, la clave para todo estudio
riguroso. Su continua renovacion, revision y relectura, resulta de vital importancia si nuestra
meta es aportar nuevos enfoques y propuestas en el vasto terreno que ocupan las investigaciones
historicas. En este sentido, la Iconografia ha comenzado a revelarse como una ciencia de un
valor inestimable para la ampliacion de los estudios de caracter historico.

Tratar de recuperar cada uno de los aspectos que regian el mundo antiguo es una tarea
tan imposible como pretenciosa; sin embargo, desentrafiar las claves que abren las puertas a una
mejor comprension de la vida en la Antigiiedad, si es un objetivo abarcable y deseado por
humanistas, historiadores, fildlogos y arquedlogos. La Iconografia y su hermana, la Iconologia,
ayudadas de forma interdisciplinar por otras ciencias, seran las llaves principales para intentar
abrir las puertas a un mundo dominado por la propaganda del poder politico y religioso y donde
la imagen, y esto no ha cambiado hasta hoy, vale mas que mil palabras.

La representacion artistica se revela como una herramienta fundamental para la
comprension total de la historia. Sin embargo, hasta hace un par de décadas no se le ha
concedido mayor importancia que la de embellecer textos. A pesar de ello, el arte debe ser
considerado como una fuente fundamental, pues manifiesta tanto las preocupaciones de la élite
que lo encarga como las creencias del pueblo que lo recibe, es testimonio de una época y reflejo
de ésta. Siguiendo al profesor Martin Gonzalez, e/ arte no hace mas que revelar en forma
plastica la vigencia de unas ideas en las que cree el comun de la gente (Martin Gonzalez,

1999).

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 181

Las transformaciones sociales de la Antigiiedad encuentran un reflejo, distorsionado por
el poder, en las imagenes. Es indudable que el mito, principal fuente de inspiracion para los
artistas, tiene un fin innegablemente politico, ideoldgico y social que se avalara mediante la
divulgacion de motivos decorativos cuidadosamente seleccionados segun el contexto. En
soportes tan diferentes como la decoracion parietal, la ceramica, la moneda, la escultura, etc., la
irradiaciéon de ideas que desprende el imaginario artistico llega a todas las capas de la sociedad.
Es por ello que encontrar los significados, directos o indirectos, velados intencionalmente o no,
inculcados en los motivos y temas representados llevara al encuentro con la realidad histérica,
politica, social, religiosa, ideoldgica... de la sociedad que la creo.

El arte es creacidn humana, por lo que no puede considerarse de forma estatica. Origen,
evolucion dinamica, relacion sincronica, explican las transformaciones que los motivos sufren
hasta su abandono o reinterpretacion. Contienen claves diferentes para el mismo problema: el
conocimiento de la realidad en un determinado momento histérico. De esta suerte, los signos
iconicos pueden explicarse como indicio territorial y de identidad de grupo. La imagen permite
la aproximacién a los procesos sociales de los que la usaron como signo, es la expresion de las
relaciones sociales de un grupo y entre distintos grupos. Nos permite aproximarnos a ese
intrincado mundo de intercambios humanos, comerciales y de ideas que fue la Antigtiedad.

Analizar la transmision, transformacion e integracion de los signos de prestigio foraneos
dentro de un sistema autoctono, nos llevara a encontrar las claves de ese complejisimo proceso
que llamamos romanizacion. Esta aculturacion se produjo en dos direcciones, desde el pueblo
invasor al invadido y viceversa. La respuesta artistica a este mundo convulsivo serd la prueba
irrefutable de este proceso. Se mostrara igualmente como herramienta eficaz para la
impregnacion de ideas, en un flujo espontineo en ocasiones, pero en su mayoria
cuidadosamente pensado para la consecucion de un fin ultimo, la implantacién, y
posteriormente la defensa, de la unidad del Imperio.

La imagen hispanorromana es la sintesis de un marco cultural autdctono, preexistente en
la Iberia prerromana, y de la nueva realidad que traera la conquista y que empieza a
manifestarse muy tempranamente. La imagen se convierte en el programa ideoldgico
legitimador del proyecto politico foraneo, mostrando los mecanismos que llevaron a la
transformacion de la realidad social de la Bética prerromana a su plena integracion en el
Imperio.

La caracterizacion de los diferentes estratos que conforman la realizacion y evolucion
de un motivo, estudiando sincrénica y diacronicamente las referencias originales y superpuestas,
permitira dilucidar los mecanismos por los que se consiguid la total aceptacion de los signos

iconograficos, lo cual revela la asuncion de la ideologia romana en la Bética.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



182 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

2. Iconografia e Iconologia. Hacia una definicion terminologica.

La Historia, como disciplina cientifica, pretende comprender las sociedades del pasado
a través del desciframiento de sus claves ideologicas, religiosas, politicas y econdmicas. Arte y
escritura fueron y son dos de los medios de comunicacion mas significativos del hombre, es por
ello que se revelan como fuentes histdricas imprescindibles para conocer el pasado. Desentrafar
el significado de las imagenes se convierte en una tarea imprescindible para una mejor
comprension de las sociedades que las crearon. La imagen constituye un lenguaje autonomo con
sus propias normas y cddigos de interpretacion que dependen de la sociedad, el artista y el
sistema de valores del momento. Este lenguaje es estudiado por la Iconografia y la Iconologia.

La ardua tarea del reconocimiento de la imagen recae en la Iconografia, mientras que la
comprension del mensaje es, desde el desarrollo del método presentado por el historiador del
arte Erwin Panofsky?, el fin de la Iconologia. Su relacién es inseparable, son ciencias hermanas
cuya colaboracion resultara ineludible.

Iconografia, Iconologia e Icnografia son tres ciencias afines con connotaciones
diferentes pero cuyo fin es el mismo, un conocimiento del hecho historico a través de sus
representaciones artisticas. Tratemos ahora de conocer con mayor profundidad cada uno de

estos términos para poder diferenciarlos con exactitud.

2.1. Icnografia.

Del latin ichnographia y éste del griego ixvoypagia. Seglin el Diccionario de la Real
Academia de la Lengua, se define como delineacion de la planta de un edificio.

Icnografia arranca de la raiz griega i«voCl, pisada o planta. Su voz latina, Ichnographie,
fue utilizada por Vitruvio, en su libro De Architectura Libri Decem, 1, 2, (afios 25 — 23 a. C.),
con el sentido geométrico y arquitectonico de disefio de la planta de un edificio que se
mantendra durante el Renacimiento, movimiento encargado de la recuperacion de los cultismos
de la Antigliedad clasica.

Cesare Ripa, en su libro Iconologl’a3, confunde el término icnografia con el de
Iconographia, que aparece en su tratado como alegoria de la representacion grafica de los

trazados de plantas y obras arquitectonicas, lo cual explica la confusion actual.

2.2. Iconografia.

Del latin iconographia y éste del griego, eikovoypagio. El Diccionario de la Real
Academia muestra dos acepciones para este término. En primer lugar, propone que se trata de
una descripcion de imagenes, retratos, cuadros, estatuas o monumentos, y especialmente de los
antiguos. En segundo término, la define como un tratado descriptivo, o coleccion de imagenes o
retratos.

La voz Iconografia (gikovoypagia) proviene del griego eikmv, que podria traducirse

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 183

como retrato o imagen 'y YpoQewv, descripcion, y se empleaba para denominar una pintura o
retrato. No fue un término muy utilizado en su version latina, pues sélo lo encontramos en las
Notas Tironianas (afio 484), con el significado de arte del dibujo (Esteban Lorente, 1989).

Fue durante el Renacimiento cuando el término comenzara a reutilizarse en Italia. Se
llamo Iconografia a los estudios destinados a la caracterizacion de las colecciones de retratos de
personajes insignes, mediante la descripcion y clasificacion de los disefios del vestido y el
peinado, asi como de los estilos arquitectonicos representados en estos retratos (Martin
Gonzalez, 1989). Desde temprano se ird configurando el doble caracter que expresa el
diccionario de la Real Academia, descripcion de imdagenes sincrénica y diacrdnicamente,
advirtiendo la repeticion de las formas asi como su alteracion, para la creacion de tratados de
imagenes ordenados.

En 1611, el Tesoro de la lengua castellana o espariola de Sebastian Covarrubias, define
Icones como los libros de colecciones de retratos de personajes ilustres, afiadiendo que el
vocablo equivalia a semejanza. No serd hasta el afio 1787 cuando el término iconografia se
incorpore al castellano, en el diccionario de Esteban Terreros y Pando, manteniendo su sentido
originario, descripcion de imdgenes.

Durante el siglo XIX los estudios de iconografia cristiana sufren un enorme despliegue.
Uno de los primeros autores en orientar su estudio a este menester fue Dridon, con su trabajo
Historie de Dieu (1844). Siguiendo su estela, Emile Male, pionero en la historia del arte
medieval de Francia, fue el responsable del fuerte relanzamiento de los estudios de Iconografia
cristiana del siglo XIX. En su libro Etude sur l'iconographie du Moyen-Age et sur ses sources
d’inspiration (1899), puso a punto un método de estudio de las obras medievales,
principalmente esculturas, vidrieras y pinturas, acercandolas a los textos teologicos y de liturgia.
De esta forma, estudio a través del arte medieval temas de gran interés, como la idea de la
muerte en los bailes macabros, nuevas perspectivas sobre el culto de los santos, la renovacion
del arte de los misterios o la influencia de la Biblia de los Pobres y del Speculum Humanae
Salvationis.

A través de estos ejemplos, Emile Male* busca un pensamiento organizador dentro del
marco espacio temporal de la Francia de los siglos XIV-XV, que permita comprender el
mecanismo de creacién de las imagenes. Demuestra en su estudio que la ideologia es algo
inherente a la imagen, que no se compone uUnicamente de forma, ya que el contenido mas
elevado puede aparecer aun en la imagen mas tosca, por lo que: Forma — Representacion y
Contenido — Idea son inseparables (Martin Gonzalez, 1989).

Siguiendo los pasos de Maile, el historiador aleman Karl Kiinstle, en su obra,
Tkonographie der chrislichen Kunst. Freiburgim Breisgau (1929) y el francés Louis Réau, autor
de Iconographie de I’ art chrétien (1955 — 1959), sintetizaran y organizaran el amplisimo

panorama iconografico cristiano medieval europeo. Sus trabajos seran obras de erudicion y

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



184 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

descripcion, no pretendiendo entrar en el campo mas profundo de los significados.

Durante el Congreso Internacional de Arte celebrado en Oslo en 1928, dedicado en
exclusiva a la Iconografia, Hoogewerff, planteaba por vez primera las diferencias entre
Iconografia e Iconologia. Definia la primera como el estudio, esencialmente descriptivo,
identificacion y clasificacién de las imagenes para su organizacion en tipologias (mediante el
uso de fuentes graficas y literarias) mientras que concedia a la segunda el papel de interpretarlas
(Hoogewerff, 1931).

Mas tarde, Panofsky puntualizara que la Iconografia es la rama de la Historia del Arte
que se ocupa del contenido tematico o significado de las obras de arte, en cuanto algo distinto
de su forma (Panofsky, 1972).

En la actualidad, como ciencia colaboradora de la Historia y rama de la Historia del
Arte, su finalidad es el reconocimiento de una determinada tematica mediante la minuciosa
descripcidén de los elementos que componen una imagen concreta a través del tiempo y del
espacio. Gonzalez de Zarate ha defendido la Iconografia como la ciencia que estudia y describe
las imdgenes conforme a los temas que desean representar, identificandolas y clasificandolas
en el espacio — tiempo, precisando el origen de las mismas y su evolucion (Gonzalez de Zarate,

1991).

2.3. Iconologia.

Si buscamos este término en el Diccionario de la Real Academia, encontraremos:
Representacion de las virtudes, vicios u otras cosas morales o naturales, con la figura o
apariencia de personas.

Iconologia procede del griego eikovodoyia. Fue utilizado por vez primera por Platdn,
que le dio el sentido de lenguaje figurado. No volvera a utilizarse esta voz hasta 1593, cuando se
publica en Roma la citada obra de Cesare Ripa, Iconologia, tratado y recopilacion de alegorias
con un sentido plenamente didactico y practico, dedicado en principio a instruir a los artistas del
momento. En 1603 se editd por primera vez su version ilustrada, obra de enorme éxito, pues
pintores y escultores tenian en ella una guia en la que basar sus trabajos sin tener que pararse a
inventar, y teniendo la seguridad de ser plenamente entendidos, pues basaban sus alegorias en
atributos tipificados y convencionales, bien conocidos entre las clases ilustradas.

Ripa inventa caracteristicas y atributos que definan sus personificaciones con un fin
moralista, el libro es, en suma, un repertorio de alegorias acompafiadas de su correspondiente
descripcion, grabado, justificacion y fuente de inspiracion. Parte de la creencia de que la
Antigiiedad cre6 un medio perfecto para la representacion de los conceptos, por lo que, quienes
no siguieran las normas impuestas por griegos, romanos y egipcios, en monedas, medallas y
estatuas, errarian. Ripa pretende divulgar estos conocimientos de la Antigiiedad clasica

revelando los significados de las alegorias, pues para ¢l la escritura iconoldgica en principio se

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 185

creo [...] para que los ignorantes no pudieran comprender y penetrar por igual y en la misma
medida que los doctos las causas y razones de cada una de las cosas, se las transmitian
encubiertamente entre si [...] (Ripa, 1987).

Segun Ripa, sélo existen dos tipos de conceptos posibles de alegorizar, los naturales,
representados filosoficamente por los dioses, para hacerlos mas comprensibles al pueblo, y los
propios del ser humano, vicios, virtudes o costumbres. Arranca de la maxima renacentista de
que el hombre es la medida de todas las cosas, por lo que no se pueden considerar como
imagenes aquellas que no reproduzcan la forma del hombre o la mujer. Desdefa las alegorias
que pueden comprenderse sin necesidad de leer su nombre, por simples. Para ¢l, toda
personificacion debe poseer un caracter enigmatico, de forma que no pueda ser entendida
facilmente sin una precisa explicacion.

Las fuentes utilizadas por Ripa pueden rastrearse tanto en la Edad Media como en la
Antigiliedad. En su obra encontramos reminiscencias de codices, literatura y plastica. El mundo
de la fiesta, con sus célebres mascaradas, asi como el teatro, son también claros antecedentes de
los recargados y aparatosos grabados de Ripa, que buscaban la clara identificacion de cada uno
de los personajes mediante la exageracion de sus rasgos mas definitorios. El mundo medieval,
mediante la Heraldica, las Summas medievales de caracter enciclopédico y autores como Dante,
Santo Tomas de Aquino, Petrarca o San Agustin, se une sin problemas a las obras artisticas
clasicas, las mitologias y autores como Ovidio, Virgilio u Horacio. La Biblia, la Emblematica o
los Jeroglificos de Horapollo (1505) o de Piero Valleriano (1556) son fuentes que también sin
duda Ripa manejo para la redaccion de su obra. Como vemos, la alegoria de Ripa esta avalada
por una tremenda tradicion que confluye sin problemas en el espiritu manierista del siglo XVI.

Aunque el contenido de esta obra era plenamente iconografico (descripcion y
recopilacion de imagenes atendiendo a su contenido) muchos autores aprovecharon el
formidable éxito de Ripa, por lo que comenzo a publicarse una ingente sucesion de Iconologias,
cada una mas imaginativa que la anterior. El Barroco fue una época de deleite en lo misterioso,
en la que parecia que una obra tenia mas valor cuantas menos personas pudieran acceder a su
significado pleno. En este afan de encumbramiento de lo oculto, se inventaron multitud de
nuevas alegorias ingeniadas por muy diferentes autores. Entre ellas, la Iconologie de Jacques
Baudoin (1644), imprime un nuevo significado a este género, pues defiende la imagen como
simbolo del pensamiento, y opina que mediante ella es posible conocer la mentalidad filoséfica
y teologica de la sociedad que la cred.

El diccionario de Furetiere de 1690 generalizara la acepcion de Iconologia como
representacion alegorica. La Ilustracion también llevara a Juan Bautista Boudard a enunciar el
término, que define como arte de personificar las pasiones, virtudes, vicios y todos los
diferentes estados de la vida. Manteniendo el caracter que en su dia le imprimié Ripa, mostrara

la Iconologia como un recurso poético para pintores y escultores que, en forma de alegorias y

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



186 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

personificaciones, quisieran representar con un sentido pedagogico las virtudes y los vicios del
hombre (Boudard, 1759).

Este sentido de tratado de la ciencia de las alegorias se conservara durante todo el siglo
XVIII, cambiando su cometido fundamental por la instruccién academicista de los jovenes.
Autores como Humbert Francois Bourgignon, también conocido como Gravelot, y Charles
Nicolas Cochin, definen la Iconologia como ciencia de las imagenes que ensefia a pintar
alegorias, emblemas, simbolos, para caracterizar todos los seres morales y metafisicos (Gravelot
y Cochin, 1768 y 1791).

El desarrollo de la Arqueologia durante el siglo XIX supondra un fuerte correctivo a la
profusa imaginacion e inventiva del siglo XVIII; sin embargo, también trajo consigo el desdén
por el imaginario y la simbologia, ya que escapaban de la inflexible logica que predicaba el
Positivismo.

En 1932, Panofsky enunciard por primera vez la voz Iconologia. Transformara
completamente el significado del término, reinventandolo e integrandolo en su propio método
de andlisis de las representaciones artisticas (Panofsky, 1932). La definicién de Iconologia
formulada por Panofsky se mantiene, con mayores y menores criticas, hasta hoy. Para él, la
Iconografia solo recopila, describe y cataloga los motivos, sin sentirse obligada ni capacitada
para interpretarlos. Por ello, expresa su intencion de rehabilitar el viejo término Iconologia, para
todos aquellos estudios en los que la Iconografia se redime de su aislamiento y se incorpora
organicamente a otro método ya sea historico, psicoldgico o critico (Panofsky, 1979), ya que la
raiz logia proviene de logos, pensamiento o razén, denotando algo interpretativo y que se ajusta
mas a su objetivo principal, la explicacion del contenido de las obras.

Debido a la delicada situacion politica que vivié Espafia durante gran parte del siglo
XX, momento en que se llevaron a cabo las grandes innovaciones en la historiografia, ha ido
rezagada en la investigacion iconologica, pues hasta 1972 no se traducira al castellano Studies in
Iconology (Panofky, 1939). Su publicacion llevara a la proliferacion de la literatura iconologica

en nuestro pais, en su gran mayoria centrada en los estudios del Arte del Siglo de Oro.

2.4. Emblematica.

Del latin embléma y éste del griego Eupinuo, adorno superpuesto. Segin la Real
Academia, por emblema entendemos: Jeroglifico, simbolo o empresa en que se representa
alguna figura, al pie de la cual se escribe algun verso o lema que declara el concepto o
moralidad que encierra.

La emblematica puede considerarse como un puente entre la iconografia y la iconologia,
pues muestra graficamente la imagen acompafiandola de su descripcion y leccion moral, escrita
generalmente en latin. EI emblema se divide pues en tres partes muy claras, imagen, mote y

pequefio epigrama que describe la pintura y declara una moraleja de la que se extrae una leccidén

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 187

humana universal (Lorente, 1990).

La confusion terminologica entre las diversas manifestaciones de la cultura simbdlica,
jeroglificos, pregmas, empresas, emblemas, enigmas, alegorias... tiene su origen en el siglo
XVI, cuando segun el capricho de cada autor se usd como titulo de sus trabajos uno u otro
vocablo. Este género se conoce hoy como literatura emblematica, independientemente de como
se les titulara.

Andrea Alciato puede considerarse el fundador de la emblematica. Nacio en Alzate,
cerca de Milan, en 1492. Su principal obra, Emblemas, se concibiéo como una coleccion de 105
epigramas griegos traducidos y encabezados por frases sentenciosas que regald a su amigo
Conrad Peutinger. Fueron publicados por primera vez en 1531 en Augsburgo, al parecer sin su
conocimiento, por el editor Steyner, que lo tituld6 Emblematum liber e ilustré cada composicién
con un pequeflo grabado, dando lugar a la estructura triple, encabezamiento (frase sintética en
griego o latin), grabado (representacion artistica) y epigrama (explicando el lema y el dibujo),
que caracteriza al emblema.

El libro se reimprimiria practicamente cada afio, aumentado el nimero de emblemas con
cada reedicion y superando las 150 ediciones entre los siglos XVI y XVII. Visto su éxito,
Alciato lo corregiria y ampliaria hasta alcanzar los 212 emblemas. Fue una obra influyente tanto
en la Europa reformista como en la Contrarreforma, ya que estaba dedicada tanto a educar e
ilustrar al artista como a ejemplificar y moralizar. Entre las fuentes que utilizd podemos
encontrar muchos ejemplos derivados de la literatura clasica, la tradicion, la fabula, el bestiario,
o los jeroglificos de Horapollo (Lorente, 1990), asi como la Anthologia graeca, coleccion de
epigramas griegos publicados en X VI del monje bizantino Maximo Planude (Alciato, edicion de
Sebastian, 1985). Alciato popularizé en el siglo XVI la creacion de emblemas como un juego de
intelecto para conseguir el resultado mas enigmatico posible, al que se le daria un contenido
moral y religioso, adquiriendo el emblema el caracter ideal para inculcar las virtudes, sabiduria,
costumbres, etc. (Alciato, edicion de Sebastian, 1985)

El resurgimiento del Renacimiento en Italia en el siglo XV se debe, junto a la tradicion
alegorica medieval, en gran medida a la recuperacion de la literatura clasica. Plinio, Apuleyo,
Lucano, Plutarco, Luciano, Diodoro Siculo, Clemente de Alejandria, Eusebio, Macrobio, etc.
son autores que se preocuparon por el origen y los usos del jeroglifico. La cultura egipcia tuvo
enorme importancia en el Imperio Romano a partir de la batalla de Actium, en 31 a. C, prueba
de ello es que hasta 42 obeliscos fueron llevados a Roma. Se erigié un templo dedicado a la
diosa Isis en la propia metropoli, el culto a Mitra introduce el gusto por la representacion
simbolica, mientras que el Pitagorismo captaba cada vez mas adeptos e imbuia en su caracter
iniciatico figuras y escenas jeroglificas. Representaban palabras por medio de figuras y
simbolos, a los que la tradicion medieval imbuyd de significado cabalistico y enigmatico, que

sera acogido con entusiasmo por los humanistas.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



188 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

Los Hieroglyphica de Horapollo fueron editados por primera vez en Venecia en 1505.
Su origen se remonta a una traduccion griega de Philippo de un manuscrito egipcio que compro
Christophoro de Buondelmonti para regalarlo a su amigo Poggio Braciolini. Aun hoy la
comunidad cientifica no estd muy segura de quien fue en realidad Horapollo. Podria haber sido
un gramatico que ensefiaba en Alejandria en época de Teodosio y sus jeroglificos no recogerian
los antiguos usos egipcios sino la tradicion simbdlica posterior. La edicion renacentista del libro
se dividiria en dos volimenes, donde el primero contiene 70 jeroglificos atribuidos a Horapollo,
mientras que el segundo presenta 119 jeroglificos de su traductor al griego, Philippo y siete
afladidos de la Hypnerotomachia de fray Francesco Colonna (Lorente, 1990). Junto al libro de
Horapollo, el antecedente mas claro de los emblemas es el compendio de jeroglificos de Pierio
Valeriano, Hieroghlyphicorum ex sacris Aegyptiorum literas, que fue publicado por primera vez
en Basilea en 1556.

Como vemos, la cultura de los siglos XVI y XVII estuvo gobernada por el imperio de la
imagen. Surge durante estos afios una prolifica literatura dedicada a los emblemas, pues se
acomodaba a la intencion didactica y moralista de la Iglesia de la Contrarreforma. Entre la gran
coleccion de libros de emblemas del momento, podemos citar: Abraham Fraunce, /nsignium,
Armorum, Emblematum... (1588), Joachim Camerarius, Symbola et emblemata (1590), Gabriel
Rollenhagen, Nucleus Emblematicum (1611), Cristéforo Giarda, Icones Symbolicae (1628),
Christoph Murer, Emblemata Miscella Nova (1661), etc.

A pesar de esta profusion de fuentes, los estudios de emblematica han de estar
secundados por la prudencia y el rigor, pues su aplicacion indiscriminada para la explicacion de
las imagenes, caeria inevitablemente en la fantasia. Pese a ello, el desconocimiento de los
jeroglificos imposibilitaria reconocer temas de rapida lectura, por ello, hay que tratarlos con
sumo tiento pero sin llegar a relegarlos al campo del olvido. Los emblemas son un codigo
grafico — literario imprescindible para la lectura objetiva de las obras de arte, asi como un

vehiculo excelente para acercarse a la mentalidad de la época y de los artistas.

3. Iconografia e Iconologia en la Historiografia. El largo camino hasta la actualidad.

La Iconografia y la Iconologia han sufrido un desarrollo continuo y dinamico durante
los siglos XIX y XX. Este incesante cambio y reformulacion de sus bases ha seguido el ritmo de
la evolucion en las tendencias y métodos historiograficos de la Historia y la Historia del Arte.
Desde el Positivismo hasta la Sociologia del Arte, pasando por la psicohistoria y el marxismo,
Iconografia e Iconologia han ido enriqueciéndose de cada uno de los nuevos planteamientos
metodoldgicos hasta constituirse en las ciencias que conocemos hoy. En este apartado
intentaremos profundizar un poco mas en el desarrollo historiografico de las ciencias que nos
ocupan, para poder comprender mejor cdmo funcionan los métodos iconografico e iconoldgico

y cuales son las bases tedricas que los secundan.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 189

3.1. Iconografia en el siglo XX: Entre el Positivismo y la Iconologia.

Gran parte de las criticas con las que a menudo debe enfrentarse la Iconografia
provienen de las ideas de historiadores positivistas, que tachan estos estudios de elucubraciones
e inventivas, ya que se mueven en torno al resbaladizo y complejo universo de los significados,
los simbolos y las mentalidades. Para la historiografia positivista, no es posible sacar
conclusiones objetivas mediante este método, por lo que le negaria su caracter cientifico. Por
otro lado, la escuela de Warburg, con Panofsky y Tervarent a la cabeza, entiende la Iconografia
como un estado inferior de la Iconologia, relegandola a ciencia auxiliar de ésta.

Durante la transicion entre el siglo XIX y el XX, el debate en torno a la interpretacion
de la obra artistica perfilo tres corrientes diferenciadas (Gomez, 2003):

e Positivismo o Escuela de Viena. Niega la diferencia entre las ciencias naturales y las
humanas, persiguiendo la objetividad cientifica. Entre ellos, Alois Riegl defendio la
obra de arte como resultado de una voluntad artistica® que esta en todos los cambios
estilisticos.

e Formalismo. Para estudiar una imagen, es necesario extraer todo 1o ajeno a ésta, pues es
independiente del contexto en que fue creada. Heinrich Wélfflin defendié que la obra
de arte debia ser estudiada en términos de categorias objetivas que examiné en su obra
Conceptos fundamentales de la historia del Arte (1915).

e La escuela de Warburg. En oposicion al formalismo, Aby Warburg volcara todo su
interés en el significado de la obra, proponiendo la imagen como una fuente historica

mas y buscando su interpretacion cultural.

El principal estandarte del Formalismo, Heinrich Wolftlin (1864 — 1945), se formd en el
circulo de Burckhardt, en Basilea y dedicé su vida desde temprano a los estudios filoséficos
sobre teoria del arte, siendo el titulo de su tesis Prolegomenos para una Psicologia de la
Arquitectura. Dentro de este enfoque psicologico, para él, el cambio en las formas estilisticas se
produce debido a una determinada situacion cultural asi como a un caracteristico sentir social.
En 1915 publica su obra cumbre, Conceptos fundamentales en la Historia del Arte, en cuya
introduccién defiende la importancia del talento creador individual del artista, ya que su caracter
se refleja en toda su obra, en la que se pueden observar la predileccion por determinados temas
o figuras e incluso su peculiar gusto por la moda. Este gusto personal o estilo puede observarse
en el propio artista, su taller o escuela, asi como en la zona geografica en la que éste desarrolla
su trabajo. De este modo, es posible encontrar en las obras de arte las bases de una sensibilidad
0 gusto estético nacional que delata, de forma inmediata, un inconfundible sentir ético y
espiritual.

Wolfflin define el estilo artistico como la expresion de una época, de un sentimiento

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



190 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

nacional y de un temperamento personal de un pais o una raza en una época concreta. El estilo,
entendido de esta forma, enunciaria de algiin modo el ideal de belleza de ese pueblo en un
momento determinado. Existen diferentes lenguajes por los que los artistas pueden expresarse,
ya que tienen diferentes personalidades y formas de comprender la realidad, pero siempre
estaran condicionados por la época en la que viven. Es esto lo que busca entender en su libro,
que dedica al Renacimiento — Barroco, pero propone que sus conclusiones podrian trasladarse
en el tiempo aplicando los mismos conceptos fundamentales de analisis.

Expresa estos conceptos de forma dialéctica, como una lucha de contrarios que
marcarian el ritmo de la evolucidn artistica y el contraste entre el arte clasico y el manierista

(Vid. Tabla 1).

Conceptos fundamentales de la historia del arte

Arte Clasico Arte Manierista

Lo lineal Lo pictoérico

Lo superficial

Lo profundo

La forma cerrada

La forma abierta

Lo unitario

Lo multiple

Claridad absoluta

Claridad relativa

Tabla 1. Conceptos fundamentales de la Historia del Arte.

En sus cambios, las formas artisticas obedecen a leyes propias sin relaciéon con otros
factores histéricos o de transformaciones en la mentalidad. Los cambios se deberian a una
evolucion mecanica y fatal (Plazaola, 2003).

El método de Wolfflin ha sido sometido a una fuerte revision y critica, donde se le
acusa de dogmatico y antihistorico, puesto que no concibe la historia como un hecho dialéctico
y humano. Defendio la interpretacion de la obra artistica con base Gnicamente en su estudio
interno, la forma, sin atender a los factores externos que la condicionan, como el contexto en el
que se creod. En su pretension de encontrar un método cientifico y cuantificable para la Historia
del Arte, termind identificandola con la Historia de los Estilos.

Guy de Tervarent, miembro de la Real Academia de Bellas Artes de Bélgica, expuso los
primeros pasos hacia la revision del formalismo. Concebia la representacion artistica de forma
global, para cuyo estudio completo es necesario incluir la obra en el contexto histdrico para el
que ésta fue concebida. Define la Iconografia como ciencia de las imdgenes, ya que, para él,
¢éstas hablan por si mismas. Afirmaba en sus clases que la Iconografia es pues la ciencia de las
imdgenes oscuras y su fin es alumbrarla. (Guy de Tervarent, 1961).

Tervarent definid los principales medios del analisis iconografico para la identificacion
de las imagenes y lo dividié en cuatro puntos:

e El testimonio del artista o de los que estuvieron en contacto intimo con él. Los artistas a

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 191

veces explican los motivos y deseos que les llevaron a realizar una determinada obra.
Los temas que debian representar y como debian ejecutarse pueden encontrarse en
legajos en los archivos. En general, en el caso de la Antigiiedad, debido al anonimato de
los artistas, no es posible contar con su testimonio, por lo que habrd que suplir esta
deficiencia mediante la aplicacién de otras técnicas, procedentes en su mayoria, de la
Arqueologia.

e La comparacion con imdgenes similares cuyo sentido no es dudoso. La busqueda de
paralelismos en la historia del arte es imprescindible para la identificacion de las
imagenes. La comparacion entre las formas debe acompafiarse del cotejo de los
contextos y contenidos, destacado las semejanzas y diferencias mas relevantes. Este
gjercicio sacara a la representacion grafica de su aislamiento y llevara a su comprension
de forma global.

e Los textos, anteriores a la aparicion de la obra de arte, o, en su defecto pero con menos
autoridad, los textos posteriores. La literatura se muestra como medio fundamental para
revelar la identidad de los personajes, al tiempo que completan el contenido del
mensaje de la obra.

e La concordancia de las imdgenes similares y de los textos. El cotejo entre los
paralelismos graficos y la literatura es el ultimo paso en el método iconografico de
Tervarent. La correlacion entre texto e imagen es muy estrecha, por lo que su estudio en
conjunto dara voz a buena parte de los atributos, simbolos, actitudes y gestos mudos

que definen la imagen.

3.2. La Iconologia y la Escuela de Warburg.

La Iconologia se ocupa del origen, transmision y significado profundo del imaginario
colectivo. El total entendimiento de una obra artistica requiere la inclusion de ésta dentro del
contexto historico donde se forjo. Asi como no es posible separar la forma del contenido,
tampoco es posible separar este contenido del espacio y el tiempo en que se cred. Siguiendo al
profesor Martin Gonzalez, el imaginario artistico es un hecho historico global, para su total
entendimiento es necesario examinar la sociedad como un todo, filosofia, teologia, economia,
politica... afectan de un modo u otro a la ideologia, lo cual se revierte inexorablemente en la
representacion artistica. Por tanto, debemos entender que la Iconologia, mds que una rama de la
Historia del Arte, es una rama de la cultura y del pensamiento (Martin Gonzalez, 1989).

La Iconologia se sittia dentro del campo de las ciencias postpositivistas, que consideran
que los hechos son sélo importantes en conexidon con las ideas y que una buena parte de la
realidad humana estd mas alla del mundo factico, objetivo y demostrable, es una realidad
esencialmente simbolica y opuesta al método cartesiano, que se ajusta con mucha mas facilidad

a la resolucion de los problemas de las ciencias naturales (Gémez, 2003).

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



192 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

Pero ;coémo y cuando se produjo el cambio en la concepcion de la palabra Iconologia?
No fue hasta principios del pasado siglo XX cuando se desechd por completo la definicion
clasica del término y se le concedio la nueva categoria que hoy conocemos.

Aby Warburg fue el primer estudioso que, en contra del formalismo positivista
dominante, dirigio todo su interés al significado, al contenido de la obra y dio a las imagenes la
categoria de fuentes historicas de obligada consulta para la reconstruccion de la cultura en un
contexto concreto. Warburg emplea por vez primera la palabra /conologia para referirse a un
nuevo método historico para el estudio de las civilizaciones en el Congreso Internacional de
Historia del Arte de Roma de 1912, en su conferencia Arte italiana e astrologia internazzionale
nel Palazzo Schifanoia di Ferrara, considerada acta de nacimiento de la Iconologia. Asi, define
a la Iconologia como un estudio interdisciplinar, en donde la Historia del Arte no estuviera
restringida a un analisis puramente formal de las obras de arte (Warburg, 1966).

En 1932 se publican sus obras completas, Gesamnelte Schriften I — II (Leiptig — Berlin,
1932), dedicadas al estudio de las obras de Botticelli La Primavera y El Nacimiento de Venus,
donde buscaba analizar las representaciones antiguas en el primer Renacimiento italiano. Para
ello, investigd sobre las fuentes literarias, antiguas y contemporaneas que inspiraron al autor de
la obra, intentando comprender las ideas sobre teoria del arte y poesia de Boticelli. De esta
forma renovo los estudios de la historia del arte, dotandoles de un enfoque que pretendia llegar a
la obra de arte a través del examen de su contenido iconografico (Plazaola, 2003).

Dedico su vida al estudio de la concepcion del mundo de la Antigiiedad clasica y al
estudio de su pervivencia a lo largo de los siglos. Para ello, recopil6 en la biblioteca del instituto
todo tipo de publicaciones dedicadas al estudio de cualquier fenomeno de la Antigiiedad clasica
y su desarrollo a lo largo del tiempo, formulando un método interdisciplinar en el que la imagen
ocupa el lugar central.

Figuras de la talla de Ernst H. Gombrich, Fritz Saxl, Ernest Cassier, Edgar Wind o
Erwin Panofsky conformaran la Escuela de Warburg, agrupada en Londres en torno a la
Biblioteca Warburg para la historia de la cultura tras su exilio de Hamburgo por la ocupacion
nazi. El surgimiento de la revista Journal of the Warburg and Courtauld Institutes enriquecera y
definird el método iconoldgico, conforméandolo como herramienta fundamental para el
conocimiento de la ideologia de un periodo histérico concreto. El imaginario impregna la
integridad de las ramas del pensamiento, la Iconologia ha de ocuparse de todas ellas, el
icon6logo se revela como un humanista erudito de saber casi enciclopédico, versado en
literatura, religion, arte, ciencias politicas, historia, filosofia, astrologia, lenguas clasicas, etc., en
suma, toda la cultura del hombre ha de estar dispuesta para la revelacion del contenido de una
obra, asi como para desvelar lo que conlleva la ejecucion de ésta. En este sentido, encontramos
una primera aproximacion a la tan anhelada interdisciplinaridad, siguiendo a Lafuente Ferrari, la

obra de arte es una entidad de la que parten, como los filamentos de las neuronas, conexiones

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 193

con las creencias, las ideas, la situacion historica de los hombres que las crearon’.

El método de la Escuela de Warburg pretende presentar el imaginario como pieza clave
del pensamiento y como uno de los motores de la Historia. El fin de la Iconologia seria
encontrar el significado de la imagen a partir del estudio de las fuentes remotas a las que
podrian haber tenido acceso los artistas.

Uno de los representantes mas significativos de esta escuela fue Sir Ernest H.
Gombrich. Gran especialista del mundo de la representacion, del dibujo y de la imagen, nacid en
Viena, en 1909. Cursé Historia del Arte en la Universidad de Viena, en la catedra de Julios von
Schlosser. También asistio a clases de Wolfflin, que, como él mismo confesaria mas tarde, le
hicieron un escéptico ante el analisis formal de la representacion artistica. Su tesis versé sobre el
arquitecto Giulio Romano y su Palazzo del Té en Mantua. Se centré en el estudio del
manierismo, de moda en la época gracias a Max Dvorak, que propuso que esta corriente fue
producto de la época de la Contrarreforma, de las tensiones del Cinquecento, en las pautas de la
Geistesgeschichte o historia del espiritu. Gombrich se revelara ante esto, pues en su tesis afirma
que no existia esa mentalidad angustiada y constrefiida por la Iglesia de la reforma catdlica. Al
contrario, los documentos le mostraban una corte vibrante, extravagante y con enormes ganas de
vivir. Estas hipotesis le ponen desde muy temprano en contra del Zeitgest o espiritu de la época,
categoria explicativa imperante entre los historiadores por aquel entonces.

La falta de trabajo en la Viena de los afios 30 le llevara a aceptar la edicién de un libro
de historia del arte para nifios que publicé en Viena en 1936’. Fue un éxito inesperado, que
Gombrich atribuyd a su conviccion de que cualquier cosa podia explicarse en un lenguaje
sencillo. Emigrara a Londres en 1936 para trabajar en el Warburg Institute, dedicado a
completar y ordenar los manuscritos inéditos de Aby Warburg, tras muchos afios, conseguiria
llevar a cabo este proposito, en su libro Aby Warburg. An Intellectual Biography (Londres,
1970). Al mismo tiempo, su amistad con Karl Popper le llevara a la conclusion de que el
espiritu de la época, el idealismo de Hegel, el psicoanalisis y la sociologia del arte no tenian
rigor cientifico. Pensaba que era necesario abandonar el lenguaje artificioso a favor de
explicaciones sencillas y racionales ante los problemas de la obra de arte, recurriendo para ello
al sentido comun y la logica.

Tras la guerra, el Instituto de Warburg fue incorporado a la Universidad de Londres y
Gombrich inicia su carrera docente en la catedra de tradicion clasica, donde estudiaba la cultura
del Renacimiento, el neoplatonismo, la simbologia, la literatura... Publico The Story of Art, el
trabajo que le llevd a la fama, en 1950, en su afan por cumplir su compromiso de hacer una
historia del arte para jovenes. Fue un libro divulgativo, pero de enorme éxito, que ofrecia al
lector una primera orientacion en obras, estilos y artistas para su posterior ampliacion. En 1960
publico Art and lllusion: A study in the Psychology of Pictorial Representation, en esta ocasion,

se preocupd por analizar porqué en cada momento histdrico la realidad se ha representado de

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



194 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

una manera distinta. En su intento por refutar las teorias de Riegl sobre la evolucion de los
estilos, expondra alternativas a partir de la psicologia del conocimiento y las ideas de Popper,
especializandose atin mas en el campo de la psicologia de la representacion, la abstraccion y la
expresion. Su interés en la psicologia y la imagen se refleja en sus libros lllusion and Art
(1973), The image and the Eye. Further studies in the Psychology of Pictorial Representation
(1982), The uses of Images: Studies in the Social Function of Art and Visual Communication
(1999)... donde matiza y amplia las teorias de arte e ilusion, la representacion del parecido, la
expresion gestual, el movimiento o la perspectiva (Montes Serrano, 2002)...

Otro de los miembros mas destacados de la Escuela de Warburg fue Erwin Panofsky.
Nacié en Hannover, en 1892, ensefio en la Universidad de Hamburgo desde 1921, hasta que
tuvo que emigrar a Estados Unidos, donde muri6é en 1968. Dedicé su carrera a encontrar los
vinculos entre la Antigiiedad, el Medievo y el Renacimiento a través de los sutiles cambios en
sus formulaciones iconograficas. Se interesd en descubrir la persistencia del mundo pagano a
través de la Edad Media cristiana hasta Renacimiento. Para ello, estudio como los temas
mitoldgicos y las corrientes filosoficas del mundo antiguo se habian integrado en la tradicion
cristiana creando una forma consistente que fue la base de la civilizacidon occidental, desechando
las teorias historiograficas que presentaban la Edad Media como una ruptura con la Antigiiedad.
Con un arsenal de informacion literaria, teologica, cientifica, filosdfica y politica, relaciond
textos e imagenes con el periodo que los produjo, indagando metodicamente en sus
antecedentes iconicos.

A lo largo de su vida trabajo en muy diferentes temas. Su tesis doctoral, titulada La
teoria artistica de Durero (1915), se centrd en la figura de Alberto Durero, a quien dedicara
algunos trabajos mas, como La melancolia de Durero (1923) o Vida y Arte de Alberto Durero
(1943). Se interes6 mucho por la teoria del arte, tema sobre el que publicara sus trabajos mas
excelentes, Idea: contribucion a la historia de la teoria del arte (1924), La perspectiva como
forma simbdlica (1927), Estudios sobre iconologia (1939), El significado en las artes visuales
(1955)...

Su obra supuso una profunda renovacion para los estudios de Historia del Arte y la
definiciéon de su método iconoldgico provocé un cambio en la consideracion de la
representacion artistica hacia una perspectiva integra y global. Su pensamiento se enmarca en la
reaccion en contra del formalismo exacerbado que Wolfflin predicaba, alegando que campo
estilistico y significado no podian ser separados: En la obra de arte la forma no puede
separarse del contenido, la distribucion del color y las lineas, la luz y la sombra, los volumenes
v los planos [...] deben entenderse como algo que comporta un significado que sobrepasa lo
visual (Panofsky, 1972).

Afin a la Psicohistoria de Riegl o Dvorak, plantea que la obra artistica presenta una

fuerte conexién entre fendmenos historicos intrincados y el pensamiento coetaneo. Para

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 195

entenderla, es necesario conocer la historia, estética, ideologia religiosa, literaria, filosofica asi
como la situacion social de una determinada época. Panofsky rebasa el campo de la iconografia
cuando pretende hallar el significado profundo de la imagen, pues ésta refleja escenarios
historicos concretos que dejan su huella en la forma misma de la obra e introducen nuevas ideas
impulsadas por cambios temporales y mentales, a los que pretende acceder la iconologia
(Lafuente Ferrari, 1972).

Con todo, Pierre Francastel lanzara ataques contra el método de Panofsy, reprochandole
haber concebido las relaciones del arte y la sociedad como pasivas y de pura dependencia. Para
la sociologia del arte, Panofsky, al relacionar obras de épocas diferentes por contenidos
semejantes, supone que unas y otras tienen en comun ciertas tendencias generales y esenciales
del espiritu humano, con lo que establece una continuidad entre todas las culturas que sélo
puede sostenerse si se ignoran las diferencias entre modos de produccién y formaciones sociales
(Garcia Canclini, 1979).

Panofsky publico la primera version de su método de interpretacion de obras de arte en
1932 en la revista Logos, n° 21 y lo tituld Das Problem der Beschreibung nud Inhaltsdeutung
von Werken der bildenden Kunst. Lo recuperard para la edicion de los Studies in Iconology
(1939) asi como en Meaning in the Visual Arts (1957).

En estas obras, reitera que la Iconologia debe poner el énfasis en el desciframiento del
contenido y de la intencion expresiva y propone:

Cuanto mas se equilibre la relacion entre la importancia concedida a la idea y la atribuida

a la forma, con tanta mayor elocuencia manifestara la obra lo que se denomina su
contenido. Este contenido, en cuanto distinto del tema tratado, puede ser descrito, segtin las
palabras de Peirce, como aquello que una obra transparenta pero no exhibe. Es la actitud
fundamental de una nacién, un periodo, una clase social, un credo religioso filosoéfico: todo

esto cualificado inconscientemente por una personalidad y condesado en una obra

(Panofsky, 1979).

Panofksy pretendid demostrar la unidad de todos los fendmenos culturales de un
periodo determinado en busca de analogias entre obras aparentemente heterogéneas, con el
objetivo de definir los principios fundamentales que las unen, ya que son la prueba de que
expresan una misma vision del mundo y de que remiten a una estructura subyacente e
inconsciente que modela el pensamiento y el arte de una época determinada (Goémez, 2003).

Antes de iniciar cualquier analisis sera fundamental recoger y verificar toda informacion
disponible sobre el medio, el estado de conservacion, la época, el autor y el destinatario. Una
vez superada esta primera fase de recopilacion de datos, podremos seguir los pasos que
Panofsky denomin6 como una investigacion arqueoldgica de la obra de arte (Panofsky, 1979):

e Fijar espacio y tiempo historico de la obra.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



196 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

e Cotejar la obra que estudiamos con otras del mismo género.

e Aislar las aportaciones individuales del artista de las de sus antecesores y
contemporaneos.

e Analizar los textos que reflejen convenciones estéticas del momento, consultando la
“historia de los motivos” y atendiendo a los principios formales que rigieron la creacion
artistica de la imagen. Estudiar la interaccion entre las influencias literarias y estas
tradiciones de representacion para fundamentar una “historia de los tipos”.

e Consultar textos teoldgicos o mitoldgicos, para la identificacion del tema.

e Familiarizarse con las condiciones filosoficas, religiosas y sociales de otras épocas y
culturas, lo cual permitira corregir la subjetividad inherente a cualquier interpretacion

historica de la imagen.

Panofsky dividioé su método iconologico en tres fases atendiendo a los distintos niveles
de significado que pueden encontrarse en la obra artistica (Vid. Tabla 2) (Panofsky, 1972;
1979):

1. Fase Preiconografica.

Significacion primaria o natural. ldentifica las formas puras inmediata y
simultaneamente como representacion de objetos naturales, captando ciertas cualidades
expresivas como un gesto, una postura, una atmosfera... Se trata de una interpretacion
elemental, descriptiva y empatica, basada en la reaccion sensible del observador ante el objeto
que contempla. Panofsky la divide en significacion factica, aprendida sencillamente al
identificar formas visibles con objetos conocidos, y significacién expresiva, matiz psicoldgico
captado gracias a la empatia o sensibilidad. Se basa en aplicar la experiencia practica, cuando
ésta no es suficiente, sera necesario acudir a un libro o a un especialista. Sin embargo, esto no
garantiza su correccion, de manera que sera necesario aplicar los supuestos que propone la
historia de los estilos, que estudia como, bajo diversas condiciones histdricas, objetos y
acontecimientos se han expresado a través de determinadas formas.

2. Fase Iconografica.

Significacion secundaria o convencional. Es inteligible en lugar de sensible, establece
una relacidn entre motivos artisticos y temas o conceptos aceptados comunmente en el contexto
en el que se produjo la imagen. Al entrar en el mundo de los habitos sociales y culturales, debe
tener en cuenta los supuestos no conscientes que aplican los sujetos en su determinado contexto.
Su fin es la identificacion de la imagen, las historias y las alegorias, compete por tanto a la
iconografia y supone una identificacion correcta de los motivos. Gracias a su labor descriptiva y
clasificatoria, la Iconografia informa sobre cuando y donde determinados temas fueron
representados a través de unos u otros motivos especificos, fija fechas y establece la

autenticidad de las obras. Por ello, se conforma como una base indispensable para toda

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 197

investigacion posterior. Supone un conocimiento de los temas a partir de las fuentes literarias y
orales que podria haber utilizado el autor de la obra. No obstante, esto no es suficiente, es
necesario conocer la historia de los tipos, que expresa la forma en que, en un determinado
contexto, los temas y conceptos especificos se han expresado a través de los objetos y
acontecimientos.

3. Fase Iconoldgica.

Significacion intrinseca o contenido. Las formas puras, los motivos y las alegorias son
manifestaciones de principios subyacentes, en palabras de Ernest Cassier, “valores simbdlicos”,
su descubrimiento e interpretacion es el objeto de la iconologia, en contraposiciéon de la
iconografia. Estudia los cambios en el tratamiento de los temas, lo cual refleja los cambios en la
sensibilidad del momento, asi como es prueba de que una determinada doctrina filoséfica o
religiosa influye en las formas. Estos cambios reflejan situaciones histéricas concretas que dejan
su huella en la forma de la obra e introducen nuevas significaciones advenidas por cambios
mentales y temporales. La iconologia recoge los datos recopilados por la iconografia e investiga
sobre ellos, su origen, interaccion, influencias, propositos y tendencias. Pretende conocer los
principios basicos por los que se elige un determinado motivo, para ello, es necesario lo que
Panofsky llama una “intuicion sintética”, que inevitablemente se vera condicionada por la
cosmovision y psicologia del intérprete. Esta subjetividad puede ser corregida por la historia de
los sintomas culturales en general®, que investiga el modo en que en un determinado contexto,
las tendencias generales y esenciales del espiritu humano se expresan a través de temas y
conceptos especificos. Es decir, contrastar el contenido de la obra con otros documentos
vinculados a ésta en la mayor cantidad posible y a la inversa, contrastar los acontecimientos
historicos con las obras de arte del momento, alcanzando la interdisciplinaridad:

En la buisqueda de las significaciones intrinsecas, o contenido, es donde las diversas

disciplinas humanisticas coinciden en un mismo plano, en lugar de subordinarse las unas a

las otras. (Panofsky, 1979).

Pese a que Panofsky distingue tres esferas para el estudio de la obra de arte, defiende
que ésta debe tratarse como un fendomeno unico, global e indivisible. Por ello, el método

iconoldgico es de sintesis, mas que de analisis.

Fase Objeto de Expresién Significado Herramienta Principio
interpretativa estudio pres s interpretativa Correctivo
. , . Primario o Experiencia 'y Historia del
Preiconogrdfica Motivo Formas puras Natural empatia Estilo
, , Temas Secundario o Fuentes Historia de los
Iconogrdfica Alegoria . . . . .
especificos Convencional literarias tipos
. e Tendencias de Intrinseco o Intuicién Historia de los
Iconologica Valor simbdlico la mente . s .
Contenido sintética simbolos
humana
Tabla 2. Método iconoldgico de Erwin Panofsky.
Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz




198 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

Su voluntad fue crear una historia de las ideas de la humanidad a partir de los
contenidos iconograficos de las imagenes, es decir, plantear la Historia del Arte como la
Historia de las ideas y contenidos ideoldgicos del mundo del imaginario del hombre. Convirtid
asi la representacion artistica en un objeto igualmente interesante para el historiador del arte

como para cualquier otro historiador.

3.3. La Sociologia del Arte.

Durante el siglo XX, una nueva renovacion metodologica impulsa la introduccion de la
Sociologia en los estudios historicos. Desde un principio la relacion entre Historia y Sociologia
ha sido muy estrecha, ya que esta ultima afirma que resultaria inaceptable una Historia que no
fuera social o una Sociologia que ignore los procesos de formacion de las estructuras que
estudia. La Sociologia del Arte se encuentra dividida en muy diversas corrientes, desde la
sociologia de las obras de la civilizacion de la escuela de Warburg, el empirismo de Alphons
Silbermann, el marxismo o el estructuralismo presentado por Pierre Francastel, su relacion se ha
distinguido siempre por un largo desacuerdo. Entre ellos, Silbermann cuestiona la indefinicion
metodoldgica de la sociologia del arte asi como la carencia de un marco teérico tnico de
analisis.

La influencia de la Sociologia en la teoria del arte la llevarda a cuestionarse
profundamente el idealismo, que pretendia presentar al artista como un genio inspirado cuyo
contexto no le afectaba en la eleccion de forma y contenido para la composicion de la tematica
de sus obras. Muy al contrario, la Sociologia defiende la necesidad de reconocer los
condicionamientos que derivan de la produccién, circulacion y consumo de los bienes artisticos
y pretende estudiar las practicas simbdlicas en relacion a las formas materiales de produccion.

La representacion artistica se enriquece con las miradas e imaginacion del publico, al
circular por clases sociales y periodos distintos, su sentido se altera y se va redefiniendo: la
comunicacién y recepcion de la obra son momentos constitutivos de la misma. El arte se
transforma para redefinir sus vinculos con la sociedad, es por ello que para la Sociologia, e/
objeto de estudio no puede ser la obra de arte sino el proceso de circulacion social en el que
sus significados se constituyen y varian (Garcia Canclini, 1979).

Para entender el arte en la sociedad, es imprescindible estudiar cémo se inserta éste en
el contexto social y analizar en qué medida se deforma por sus condicionamientos
socioecondmicos e ideoldgicos y con qué medios es capaz de reactuar sobre ellos. Para
descubrir cudles son los condicionamientos sociales que influyeron en la creacion de la obra de
arte, es necesario incluir la obra en la trayectoria global del artista, estudiar la escuela o taller en
el que se incluye el autor de la obra y conocer el mundo que rodea a esta escuela de artistas y su
gusto estilistico.

La sociologia del arte afirma que es posible correlacionar la eleccion de las formas

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 199

artisticas con una determinada clase social, ya que reflejan aspectos inconscientes y afectivos
propios de su grupo, por lo que no es posible tomar la cultura como un hecho global. No es
posible separar el contenido de la forma porque lo ideoldgico actiia simultdneamente en lo que
las imagenes expresan y en el modo en el que se representan (Garcia Canclini, 1979).

El método para el analisis socioldgico del arte pasaria por diversas fases, que podrian
resumirse de este modo (Garcia Canclini, 1979):

1. Delimitaciéon del contexto.

e Analisis de la influencia de macrocondicionamientos o condicionamientos mediatos
sociales sobre el arte. Estudiar como el desarrollo tecnologico e industrial propone
nuevos escenario para la representacion artistica.

e Analisis de microcondicionamientos o condicionamientos inmediatos. Cdmo
repercutieron las transformaciones tecnologicas en la relacion entre los artistas y los
materiales. La sociologia del arte niega el individualismo, ya que la eleccion de los
temas por los artistas estaran condicionados por su pertenencia a una determinada clase
social.

2. Ubicacidn del arte en la estructura social.

e Analisis de la estructura general de la sociedad y sus relaciones de dependencia,
incluyendo modo de produccion, formacion socioecondmica, coyuntura...

e Analisis del lugar asignado al arte en el conjunto de la estructura social, econdmica,
tecnoldgica, politica, religiosa, asi como su relacion con la estructura de clases.

3. Estructura del campo artistico.

e El proceso material. En el que se incluyen los medios de produccion o tecnologia y las
relaciones sociales de produccion, divididas en tres escalones: artistas, intermediarios y
publico; instituciones, comercios y propaganda; y por ultimo las relaciones
internacionales.

e El proceso ideoldgico. Estudiar la representacion en imagenes de los condicionamientos
socioeconomicos por parte del artista asi como el estudio de como se refleja la doctrina
ideologica de otros textos, artistas, difusores y publico en la realizacion e interpretacion

de la obra.

La élite dominante apoya su hegemonia en la opresién econdémica y en el control
ideoldgico. Por ello, el arte es un hecho social utilizado como instrumento de sumisioén
hegemonica por parte de las clases dominantes hacia las sometidas, para distinguirse y emitir
informacién deformada. El arte puede usarse para legitimar la opresion tanto como para
movilizar a los oprimidos, tanto para conocer y comunicar como para enmascarar y dividir,

proyectando los conflictos existentes en la estructura social (Garcia Canclini, 1979).

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



200 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

El maximo representante de la Sociologia del Arte, Armold Hauser, autor de The social
history of art (New York, 1951) y The Sociology of Art (Chicago, 1982), dedico su vida a
analizar las funciones sociales de los participantes en el proceso estético, artistas, mercaderes,
criticos, mecenas, publico... en cada €poca. Se preocupd por analizar los medios por los que el
arte vincula a la sociedad a través de los diferentes estilos decorativos, por lo que trabajé en la
relacién entre el arte y los medios de comunicacién de masas. En su creencia en que el proceso
artistico encuentra diferentes manifestaciones segun las clases sociales, distingue entre:
e Arte del pueblo, de trabajadores e ignorantes, que participan de él como productores o
receptores.
e Arte popular, del publico medianamente ilustrado, burgués y pasivo, tiende a la
masificacion.

o Arte de las élites, el unico y verdadero, pues responde a la formula del arte por el arte.

Esta clasificacion se toma hoy de forma mucho mas moderada. La sociologia marxista
prefiere afirmar que las clases sociales participan de un modo desigual de los medios de
produccidn, lo cual condiciona diferentes accesos a la educacion y a los sistemas estéticos. Al
mismo tiempo, se pregunta como las relaciones de produccion y los intereses de clase han
condicionado y deformado, en cada etapa, la practica artistica. Para la sociologia marxista, el
arte no solo representa las relaciones de produccion, las realiza (Garcia Canclini, 1979), porque
no es posible concebir siquiera una produccion material o econémica que no sea al mismo
tiempo produccion de sentido o de simbolo (Giménez, 1978).

En esta linea, Karl Mannheim, estudioso de la sociologia del conocimiento y autor de
obras como Beitrige zur Theorie der Weltanschauungs-Interpretation (Contribuciones a la
interpretacion de la vision del mundo, Holzel, 1923), propuso que la obra de arte podria
analizarse siguiendo dos perspectivas:

e El método inmanente, que se centraba en el analisis estético de la obra, asi como en los
contenidos explicitos de ésta y que correspondia al campo de la estética.

e El método genético, que examina la génesis histdrica y social de la imagen, entrando en
el campo de la sociologia, que busca analizar las condiciones sociales del surgimiento

de una corriente artistica o una obra de arte.

La propuesta de Mannheim es dar con un método que uniera las dos alternativas, pues
un socidlogo de la cultura no podia contentarse con analizar sélo los aspectos exteriores, sino
que debia incluir en su analisis la obra misma. Esta sintesis se tradujo en su mérodo de
interpretacion documental, cuyo objetivo era descubrir en la representacion artistica la
expresion de una postura ante el mundo caracteristica de la época en la que ésta fue realizada,

demostrando que en las diferentes esferas de la cultura de una época se puede encontrar un

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 201

estilo comun.

En su libro de 1923, Contribuciones a la interpretacion de la vision del mundo,
Mannheim distingue tres niveles de sentido en su método documental sobre los que mas tarde
Panofsky asentaria su método iconolégico (Barboza, 2006):

e Sentido objetivo.

Reconocer la imagen. La imagen se interpreta como la representacion de una situacion
concreta. Para su correcta interpretacion, es necesario contar con la experiencia cotidiana, de
forma que sea posible reconocer en una imagen la representacion de un determinado objeto.
Para ello, sera imprescindible el conocimiento de los principios estilisticos.

e Sentido expresivo.

Reconocer la intencion del artista. Analiza el contenido expresivo que el artista intenta
manifestar a través de su obra. Se diferencia del segundo estrato de significacién que propuso
Panofsky en que pretende revelar la intencion del autor de la obra, mientras que el estrato
iconografico busca mostrar el conocimiento literario transmitido a través de la obra.

e Sentido documental.

Reconocer la realidad que representa. Busca desvelar en la imagen la vision del mundo
que se manifiesta en ella. Se corresponde con el nivel iconologico de Panofsky, pues entiende la
imagen como un documento que expresa la determinada actitud emocional del periodo o la
sociedad que la produjo.

Como sociologo de la cultura, Mannheim crey¢ fervientemente en la aplicacion de este
método a todo fendmeno humanistico y no solo al arte. El método social de la cultura se revela
como global e interdisciplinar, pues examina los aspectos tanto formales como de contenido,
analizando la concepcion del mundo que todo fendmeno cultural contiene, mostrando que las
diferentes esferas culturales de una generacion se expresan con un estilo comun (Barboza,

2000).

4. Iconografia y Arqueologia: La bisqueda del método.

La Iconografia es una linea de trabajo actualmente muy activa en la historiografia
espafiola. Dentro de la Arqueologia, es una disciplina que promete una muy fértil investigacion
y abre grandes expectativas en la comunidad cientifica, ya que permite la aproximacion al
pensamiento ideoldgico, politico, econdmico, religioso, etc. de las sociedades de la Antigiiedad.
En Espaiia, los debates entorno a su metodologia son frecuentes. Mas alla de la labor
desarrollada en los diferentes Departamentos de las Universidades, destacan los trabajos de
investigadores como el Dr. Ricardo Olmos (Director de la Escuela Espafiola de Historia y
Arqueologia de Roma), la Dra. M* Paz Garcia-Bellido (CSIC), el Dr. Javier Arce (CSIC) o la
Dra. Fabiola Salcedo (CSIC). Pese a los esfuerzos de estos dos ultimos estudiosos, en la

actualidad, la mayoria de los trabajos destacados se centran en la iconografia ibérica, por lo que

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



202 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

el potencial que conllevan los signos hispanorromanos, dentro del contexto Mediterraneo en el
que se desarrollan, estd menos considerado.

En palabras del Dr. Olmos, la Iconografia ha contribuido al despertar del suefio
dogmatico de una Arqueologia encerrada en el Positivismo y tan escéptica que solo aceptaba lo
palpable, contable y demostrable (Olmos, 1996). La pretension de tratar a la Historia como una
ciencia empirica, empobrece los resultados que ésta puede ofrecernos. Si aceptamos las tesis de
Ortega y Gasset, reconoceremos que el hombre no se puede medir y, por ello, deberemos
admitir que tampoco se puede contabilizar su pensamiento, el cual embarga gran cantidad de
hechos que forman parte de lo inconsciente y lo irracional. A pesar de los riesgos que entrafia la
ambigiliedad de cualquier lectura iconografica, es, hoy por hoy, una de las mejores herramientas
que tiene la Arqueologia para desvelar los signos culturales de la Antigiiedad.

La explosién de los estudios iconograficos en la Arqueologia se produjo en los afios 70,
cuando la fe en las tipologias y el interés por lo oriental lleva a la apariciéon de abundantes
estudios de las imagenes fenicias, egipcias, sirias y chipriotas. Actualmente, la Arqueologia se
encuentra en un estadio de revolucion metodoldgica. En este panorama de profusion en la
publicacion de libros, concesion de investigaciones y planteamiento de innovaciones tedricas, es
necesario incluir la necesidad de proponer nuevos modelos de razonamiento para repensar la
imagen de la Antigiiedad desde su propio lenguaje. La Iconografia ha conseguido abrirse
camino en el método arqueoldgico considerando multiples puntos de vista, como el estudio
antropoldgico, artesanal, del comercio, de la religién, de la relacion del hombre con la
naturaleza o la semiotica de la imagen.

Los enfoques con los que se puede utilizar la Iconografia por la Arqueologia son pues
muy abundantes. Gracias a ella, podemos acercarnos a muchos aspectos de la Antigiiedad, en
particular a las sociedades sin textos, como la fenicia o la ibérica, donde sin las imagenes, habria
sido muy dificil, si no imposible, estudiar puntos importantes, como los procesos de
transformacion de las estructuras de la sociedad y de su ideologia, la funcidon politica y
propagandistica del mito, el valor de los signos iconicos como indicio territorial y de identidad
de grupo, la investigacion de los ritos de iniciacion a través de su representacion artistica...

Igualmente son fértiles los puntos de vista metodologicos y teodricos del uso de la
iconografia en la Arqueologia. Asi, el debate esta abierto al estudio de la imagen en relacion a
sus valores simbolicos y narrativos, la renovacion de los sistemas de analisis y clasificacion de
los signos (con el fin de establecer una tipologia de los mismos que facilite su catalogacidon para
el posterior estudio de su origen y evolucion) o al estudio de los motivos en relacion a los
soportes en los que estos se realizan.

En su investigacion sobre la comprension de la iconografia ibérica, Ricardo Olmos
recuerda la necesidad de encontrar un método mas o menos consensuado y que pueda ser

utilizado por los arquedlogos para el andlisis de las imagenes de la Antigiiedad. La propuesta de

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 203

Olmos se basa en el andlisis de los lenguajes de la representacion artistica, estableciendo
(Olmos, 1993, p. 92):

e Su Sintaxis: Donde se constituyen las relaciones mas o menos constantes que, dentro de
un dilatado grupo de imagenes, se pueden descubrir mediante la combinacion de tipos
iconicos. Valorar origen y evolucion de esta correlacion de tipos a favor de la
transformacion del contenido serda fundamental, pues enuncian la evolucion en las
sensibilidades, tendencias y mentalidades.

e Su Semdntica: Analizar las relaciones de significados. Estas se asientan en la capacidad
de metamorfosis de los simbolos al combinarse entre si. En este sentido, es interesante

considerar la pervivencia de los valores semanticos asi como sus cambios en el tiempo.

Esta necesidad de establecer una metodologia consensuada, unida a la obligatoriedad en
los estudios humanisticos de lograr la implicacion de diferentes ciencias en un marco de
interdisciplinaridad, implica el uso, complementario de la propuesta de Olmos para el analisis
de la imagen, de herramientas terminoldgicas procedentes de la Semidtica, como las que a
continuacion se describen:

1. Signo y Semiosis.

El proceso por el cual algo funciona como signo se denomina semiosis. Segun Eco, la
semiosis es una accién, una influencia, que es o implica una cooperacion entre tres cosas: el
signo, su objetivo y su intérprete [...] Esta influencia tri-relativa no se puede nunca dividir en
acciones entre pares. (Eco, 1972) Para Morris (1936), podemos considerar que un objeto es un
signo en cuanto alguien es capaz de interpretarlo como tal. Segin Saussere, el signo es una
entidad psiquica de dos caras intimamente unidas y que se reclaman reciprocamente, el
significante (en nuestro caso, la forma de la imagen) y el significado (el concepto). (Saussere,
1981) Expresion y contenido se relacionan estrechamente en las circunstancias previstas por un
codigo convencional.

2. Semidtica.

La ciencia que se encarga de estudiar la semiosis es la semiotica. Es la teoria general de
los signos, la ciencia de las propiedades generales de los sistemas de signos. Peirce la califica
como la doctrina de la naturaleza esencial y las variedades principales de la semiosis. (Peirce,
1934) Peirce, en su afan por encontrar el mecanismo por el que los signos lingiiisticos se
combinaban para crear un lenguaje, opinaba que el estudio del signo comunicativo debia ser
primordial. No es de extrafiar, pues segun Eco la semidtica estudia todos los procesos culturales,
entre ellos, la comunicacion. Este autor considera dos niveles o umbrales dentro de esta ciencia.
El umbral inferior de la semidtica estd formado por el limite entre sefial y sentido, el umbral
superior, por los fenomenos culturales, que son sin ninguna duda signos (Eco, 1972). Es decir,

en el nivel mas bajo de la semiotica, encontramos la actualizacion de cada sefial en un contexto

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



204 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

determinado, mientras que en el nivel superior se ubicaria la propia comunicacion, que no es
mas que una concrecion del conjunto de signos que compone la lengua.

Por otra parte, Morris (1936) confiaba en que el individuo contemporaneo, que aun
estando sometido a un interminable acoso de signos con los que otros pretenden conseguir sus
fines, pueda llegar a conducirse critica ¢ inteligentemente. En otras palabras, la lengua se
compone de signos que permiten establecer un vinculo entre palabra y realidad. Este vinculo se
crea por convencion, por lo que los hablantes de una lengua deben aprender su significado
necesariamente, con el fin de poder utilizarlo adecuada e inmediatamente.

3. Icono, Indice y Simbolo.

El icono pertenece a una clase de signos linguisticos que, junto al indice y al simbolo,
permite establecer una relacidon bipolar entre el signo y la cosa o referente. Estos son los tres
elementos mas importantes dentro de las relaciones semioticas. El icono, del griego eikmv, se
construye a partir de una semejanza existente o preexistente, es decir, niega la idea de que los
signos puedan ser convencionales. En la plastica, el icono es aparentemente natural y analogo a
los objetos que sustituye. Basandose en el caracter sintético de las imagenes, el icono goza de
una relacion directa y simultanea con la realidad, al tiempo que la representa, transforma y
reconstruye en un proceso semiotico. (Zunzunegui, 1985) El indice funciona como signo de
acuerdo con una relacion causal establecida entre dos fendmenos, por aparicion conjunta
temporal-local. Por ejemplo, el humo es un indice de fuego. (Peirce, 1934) El término que
completa este grupo es el simbolo, palabra que procede de la voz griega ciufoirov. En la
semidtica de Peirce (1934) y Morris (1936), frente al icono y el indice, el simbolo es un signo
que representa su objeto por convencion (esto es, por arbitrariedad) y que funciona basado en un
enlace realizado al azar entre el cuerpo signico y el concepto. Por tanto, su comprension exige
interpretacion, no so6lo contemplacidn y solo tendra sentido dentro de la comunidad que lo crea.
Segun se desprende de estas ideas, no es facil mantener la relacién entre similitud objetual
(icono), contigtiidad vivencial (indice) y analogia institucionalizada (simbolo).

4. Metafora.

Si acudimos a los diccionarios de lingliistica, encontramos distintas acepciones de
metafora. Lewandowski (1995) habla de petadopa, metdfora, como la transposicion entre
significados y designaciones. Esta relacion se basa en las similitudes de aspecto externo,
funcién y uso a través de la comparacion implicita entre estos factores. Este autor retoma el
enfoque de Schippan (1972), que concibe la transposicion basada en las similitudes entre
significado primario y secundario, que pueden tener su origen en las relaciones de similitud
entre ellos.

5. Alegoria.

Una forma especial de metafora es la alegoria. Seguin el Diccionario de la Real

Academia, una alegoria es una ficcidén en virtud de la cual algo representa o significa otra cosa

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 205

diferente. En otros términos, una creacion en la que una cosa representa o significa otra
diferente. Suelen representar ideas abstractas o virtudes humanas, por lo que su caracter es
esencialmente moralista. Las grandes escuelas y pensadores de la Antigiiedad han recurrido a la
alegoria como medio para exponer sus modelos filoséficos. En escultura y pintura, es la
representacion simbolica de ideas abstractas por medio de figuras. En un discurso u obra,
supone el uso de un conjunto de varias metaforas consecutivas presentando un sentido recto y
uno figurado, ambos completos con el fin de dar a entender una cosa expresando otra diferente.

Para Cochin, la alegoria, por servir de lengua universal a todas las naciones, tiene la
necesidad de ser clara, explicativa, elocuente. Privada de sus cualidades esenciales ella no
ofrece mas que un enigma oscuro, fatigante, descontextualizado, similar a lo que los egipcios se
esforzaron por cubrir con un velo impenetrable (Gravelot y Cochin, 1791).

6. Metonimia.

En lo que respecta a la metonimia, Lewandowski (1995) dice que es la sustitucion de
una expresion por otra relacionada con ella en forma real, esto es, causal, local o temporal. En
otras palabras, se habla de una figura literaria mediante la cual un término es sustituido por otro
ligado al primero por relacién de contigtiidad: la parte por el todo, la causa por el efecto, el
autor por su obra, etc. Su significado depende estrechamente de su concordancia con el
contexto.

7. Personificacion.

Caracteristica del pensamiento mitico, se define por expresar cualquier idea en forma
humana. En la objetivacion, la idea no vendra expresada en forma humana, sino a través de un
objeto animado o inanimado.

8. Atributos.

Se trata de objetos animados, animales o vegetales, o inanimados, que se encuentran en
estrecho contacto con la personificacion, matizan su significado, la identifican y le transfirieren
parte de su naturaleza. Los atributos pueden ser exclusivos de una personificacion, distintivos de
¢ésta, por lo que pueden llegar a sustituirla, o compartidos, donde su significado variara en
funcion de la personificacidn a la que acompaiien. (Salcedo, 1996)

9. Adjuntos.

Transmiten una idea a una personificacion, pero su referencia simbolica no es unica. Se
caracterizan por una polisemia o ambigiiedad de significados que los hacen insuficientes para
distinguir inequivocamente una personificacion, por lo que no pueden sustituirla.

Los términos presentados confirman que la sintaxis y la semantica se entrelazan
intimamente tal y como lo hacen forma y contenido, inseparablemente y al servicio de la
comunicacién de un determinado mensaje. Sin embargo, la mayor o menor comprension del
significado intrinseco de la imagen derivara de nuestro mayor o menor conocimiento de los

contextos en los que ésta se desarrolla.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



206 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

4.1. El estudio de los contextos.

Si intentamos estudiar un signo ignorando la coyuntura espacio temporal en la que éste
se crea, la lectura que obtendremos no tendra la consistencia cientifica que se demanda. De
igual modo es necesario tener en cuenta la versatilidad de un signo, ya que podria haber tenido
varios significados, asi como sucesivos usos, mientras que nosotros vemos so6lo uno. Para
corregir este problema, habra que recurrir a la lectura de las piezas en relacién a otras y ello
dentro del contexto artistico y tecnologico en el que se encuentra la sociedad que estudiamos,
vinculandolas, de forma dialéctica, al enorme circuito de intercambios ideoldgicos y materiales
que fue el Mediterraneo. Habra que atender a las advertencias de Aby Warburg, que, como
hemos visto en el apartado anterior, proponia que en una misma ¢poca podian convivir
tendencias y cosmovisiones diferentes’.

El mundo antiguo no fue homogéneo, como habitualmente se cae en la tentacion de
pensar, fue enormemente rico y plural. Por esta razon, pretender analizar las imagenes como
unidades aisladas en si mismas no es posible. No son autéonomas, hay que utilizar un método en
el que se las trate como unidades dentro de un sistema global, teniendo en cuenta el amplio

numero de condicionantes con los que éstas se relacionan.

4.2. Soporte y Contenido.

A la hora de enfrentarnos con el estudio de la imagen en la Antigiiedad, hemos de
recordar que, exceptuando el helenismo, el arte rara vez tuvo como fin crear belleza o generar
placer estético. Las imagenes tuvieron un significado mas trascendente, habitualmente religioso,
en relacion al culto, o social, como expresion de poder y vehiculo para la transmision de
mensajes desde los grupos dominantes a los dominados. El analisis iconografico desde una
perspectiva histérico — arqueologica apreciara los valores estéticos de las piezas, pero
unicamente en la medida en que manifiestan un mayor o menor grado de destreza técnica, a
veces resultado de una influencia foranea, revelando los recursos economicos de quienes las
encargaron. Este punto de vista persigue ensalzar la funcion social de la imagen,
independientemente de su relativa belleza. Desde una perspectiva histdrica, la calidad de una
obra sdlo debe juzgarse a raiz de dos factores, el técnico y el econémico, teniendo presentes que
en la investigacion debe trabajarse con obras mas y menos bellas. (Quesada, 1997)

Por esta misma razén es casi imposible utilizar las categorias mas comunes de la
historia del arte para dividir las producciones artisticas de la Antigiedad. Artes mayores o
menores, caracter publico o privado o significado mas o menos politico son cualidades
dificilmente determinantes para una clasificacion de las piezas. Por ello, habitualmente se utiliza
un criterio divisorio en funcidén de los soportes, pese a la dificultad que entrafa separar, en
muchos casos Arquitectura, Escultura y Pintura. Para la aplicaciéon de un método iconografico

en la Arqueologia, es forzoso tener en cuenta el material donde se trabaja la imagen. El estudio

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 207

pormenorizado de la relacion tipo — soporte, lleva a la conclusion de que en muchas ocasiones
interesa transmitir una determinada idea sobre una forma concreta y en un soporte preciso. Esta
eleccion no sera arbitraria, sino que dependera de la intenciéon con la que se encargo la

realizacion de la pieza, reafirmando el uso sociocultural de la imagen.

4.3. Referencias simbélicas y polisemia.

Se acepta pues que, habitualmente, la imagen contiene mas de un significado, aunque
esto no sea siempre evidente. Esta ambigiiedad polisémica de contenidos se vincula, en muchos
casos, a los intereses de propaganda del poder. Para llegar a alcanzar una comprensién amplia
del significado de la imagen, asi como su origen y evolucidn, sera necesario discernir el
espectro referencial de la imagen, es decir, separar los estratos simbodlicos que, sobre un mismo
motivo y por la accion del tiempo, componen, como un puzzle, el significado intrinseco de la
imagen. Revelar y describir estos estratos superpuestos permite la aproximacién al
conocimiento de como actiian los valores simboélicos de la mente humana a través del tiempo, y
como dejan una marca reconocible de los intereses politicos por los que, posteriormente, se
escogeran determinadas imagenes para expresar y legitimar el poder.

Fabiola Salcedo distinguird dos categorias para el estudio de las referencias simbdlicas
(Salcedo, 1999):

o Alusiones simbdlicas. Manifiestan lo que un espectador concreto, culturalmente
condicionado reconoce o identifica, frente a una imagen. Pueden existir varias alusiones
simbolicas segun el momento o el observador.

e Estratos simbolicos. Representan la genealogia del motivo. Es el repertorio de eventos
superpuestos o alusiones residuales, que corresponden a un momento determinado del
proceso de construccion de la unidad simbolica. No todos los estratos son igualmente
influyentes en la constitucion de una alusion y no siempre es posible captar el estrato
primario, pues normalmente el significado original, se pierde con el tiempo. En la
Antigiliedad, el subconsciente y la memoria colectiva contaba con un enorme catalogo
de simbolos, elementos visuales y de mitos, resultado de esto, los significados se

superponian, enriqueciendo enormemente la elocuencia de la imagen. (Vid Tabla 3)

Dada esta riqueza polisémica, hay que tener presente que existian imagenes cuyo
contenido no era alcanzado por la mayoria de los receptores. Sin embargo, esto no suponia un
grave problema, ya que el hermetismo y la ilegibilidad es un factor inherente a la sacralizacion y
legitimacion, que eran los objetivos ultimos de las imagenes en la Antigiiedad. Asi, como sefiala
Salcedo, lo incomprensible posee, en determinados contextos, una capacidad persuasiva y
motriz basada en ese respeto, casi sagrado, que habita en lo mas profundo de nuestro

subconsciente. (Salcedo, 1999).

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



208 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

Unidad Efecto/
Simbélica/ Estratos / Genealogia Simbolica Alusién
Motivo Directa
Primario Secundario Terciario
Forma Referencia Propaganda subliminal Propaganda politica Contenido
Original indirecta directa

Tabla 3. Genealogia simbdlica.

4.4. Expresion e Iconografia.

Desde la Antigliedad, la imagen se ha utilizado a servicio de los intereses politicos.
Durante la época romana incluso se creara un arte oficial que se expresara a través de todas las
representaciones visuales con un tunico fin: la propaganda del poder. Esta se expresara a través
de tres cauces entrelazados e indivisibles (Salcedo, 1999):

e El Motivo Iconogrdfico. Es una garantia legitimadora, especialmente cuando la imagen
es una alusion directa al poder.

e El Gesto, la Actitud y la Atmosfera. El gesto puede definirse como el mensaje que
transmite una figura humana al margen de su fisonomia y de la relacidon con el resto de
figuras que la rodean. Puede ser inherente o no al motivo iconografico y modifica su
significado. Convierte la accion que representa en un estereotipo que se mantendra sin
muchos cambios en el tiempo. En muchas ocasiones, el gesto puede rememorar un
determinado ritual. (Salcedo, 1996, p. 41)

e FEl Estilo. Considerado como un lenguaje mediante el que las formas se relacionan entre
si para la constitucion de un determinado mensaje. Es un vehiculo de expresion de la
cosmovision de una comunidad. La sociedad oriental manifiesta una relacion
trascendente con el universo que se representa mediante la abstraccion, por el contrario,
el mundo clésico expresa una relacidon antropocéntrica, de dominio sobre el cosmos, por
lo que su expresion artistica sera naturalista y organica. Pese a todo, hay que actuar con
cautela, pues en un mismo documento podemos encontrar la convivencia de

naturalismo y esquematismo.

A pesar de los convencionalismos que hablan de un estilo cldsico, como Unico y
homogéneo y perdurable durante mas de diez siglos (desde el V a. C incluso hasta el V d. C), el
estilo artistico grecorromano no se mantendra inalterable, sino que se transformara a lo largo del

tiempo, de acuerdo a las necesidades que van surgiendo. (Ver Tabla 4)

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 209

Estilo Concepto de Mimesis Lenguaje Relacion con el espectador
Clasico Construccion del . . , , -
Siglo Va. C parecido Medida, Simetria Busqueda de la perfeccion
Helenistico

Deformacion del objeto para su

a partir del Siglo | Imitacion fantastica [lusion, Multiplicidad L
correcta visualizacion

llla C

Tardoantiguo Destruccion del Lenguaje visual Espectador participa

concepto unico de
mimesis

activamente, pensandola y

Siglo IV d. C dotandola de sentido

simbolico y abstracto

Tabla 4. Estilo Clasico.

A través de estos cauces, la imagen expresa las claves del mensaje de sugestion y

atraccion hacia las masas que utilizara el poder para cohesionarlas y dominarlas.

5. Algunas conclusiones.

Desde la definicion renacentista de la Iconografia como coleccion de retratos y de la
Iconologia como guia para la representacion apropiada de las alegorias, hasta el método de
interpretacion documental de Mannheim, pasando, cémo no, por el método iconologico de
Panofsky, las transformaciones que han conocido estas ciencias son indudables. Estos cambios
han ido en consonancia con los cambios advertidos en las distintas formas de entender y hacer
Historia a lo largo de los siglos. Fiel al pensamiento ilustrado, el Positivismo negaba la
posibilidad de entender los simbolos y las estructuras mentales del hombre sin caer en la
elucubracion. Sin embargo, la concepcion de que la Unica historia que podia escribirse era
aquella que podia ser cuantificada, pronto fue superada por un nuevo planteamiento que basaba
su estrategia en la ampliacion de las fuentes. En esta linea, se descubre la imagen como fuente
fundamental. Warburg, Panofsky, Gombrich, Mannheim, entre otros, se sumerjen en el mundo
de los simbolos y consiguen hacer ciencia. Constituyen un método propio para el analisis de las
representaciones artisticas y salen victoriosos ante las criticas del Positivismo. Descubren que la
comprension de la imagen abre puertas a la comprension de las mentalidades profundas de cada
época, nos hablan de cdmo se vivieron los cambios histéricos propios de cada etapa y de como
afect6 al comun de las gentes los cambios que sufrieron. Es decir, las imagenes, en dos palabras,
hacen Historia.

Como hemos visto a lo largo de este trabajo, la imagen no es un instrumento de uso
exclusivo del historiador del arte, es también un documento que puede ser leido y analizado para
la comprension de la historia total del hombre. La imagen nos ayuda a acercarnos a la propia
realidad de la época que estudiamos, aproximandonos al verdadero objetivo de la Historia:
reconstruir y comprender la realidad humana en una determinada época. Y para ello, ;qué mejor
documento podemos encontrar si no es la propia plasmacion plastica de la época de unos
ideales, de una mentalidad, entendida como una forma de ver y enfrentarse a la vida? Pues
siguiendo al profesor Martin Gonzalez, la Historia se escribe, pinta, esculpe y estampa (Martin

Gonzalez, 1999).

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz




210 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

Es preciso sefialar la importancia de la Iconografia como puente entre el formalismo en
la Historia del Arte y la abstraccion erudita a la que lleva la Iconologia en su maxima expresion.
Pese a las criticas, la Iconografia se presenta hoy como una herramienta fundamental para el
analisis de las fuentes graficas de la Antigiiedad. La descripcion de las formas y estilos, para su
encuadre en el espacio y el tiempo, asi como la preocupacion por el analisis del origen de las
representaciones y su evolucidon seran imprescindibles para su identificacion y reconocimiento.
La Iconografia se ocuparia de la descripcién y encuadre de las formas, para su clasificacion
metddica y posterior analisis del contenido. Se erige como paso fundamental, sin cuyo profundo
analisis y estudio para el reconocimiento de los temas seria imposible entrar en el campo
profundo del mensaje artistico que contienen las imagenes (Gonzalez de Zarate, 1991).

No obstante, para la investigacion histdrica, considerar unicamente la descripciéon de la
obra de arte no tendria ningun sentido, se remontaria al predominio del historicismo cultural y a
las ideas rankeanas, ya largamente superadas, es aqui donde la Iconologia se revela como un
método esencial. Lo interesante del andlisis iconoldgico es intentar llegar mas alld de esa
descripcion, introducirse en los recovecos del simbolismo y descifrar qué es lo que realmente se
ha querido decir o conseguir mediante €ste. Lo importante es conocer por qué y para qué se ha
utilizado el simbolo, a qué intereses responde y qué época y mentalidad representa.

La relacion entre el arte y la sociedad en la que éste se concibe es indivisible: una
sociedad determinada demandara un paradigma de arte determinado. La Iconografia se
convertira en reflejo y testigo de la sociedad que la cred y de sus cambios y por ello, en un util
instrumento para el historiador. La imagen es un documento que se construye para perdurar en
el tiempo, como propaganda del poder y como testimonio de su época, puesto que [...] las
imagenes reflejan el estado de una sociedad y sus valores, asi como sus crisis y sus momentos
de euforia (Zanker, 1992).

La imagen se revela como testigo de una época, nos informa de multitud de factores
interesantes como son los economicos, culturales, espirituales... Se erige al mismo tiempo como
testimonio de dos sectores de la sociedad aparentemente contrarios, el poder y el pueblo. El arte
es propaganda del poder, recoge sus aspiraciones, sus dudas, sus intereses y ansiedades, pero, a
la vez, queda impregnado de las preocupaciones del pueblo, ya que va dirigido a éste. La
imagen constituye entonces un instrumento eficaz para la transmision de valores en una
sociedad altamente iletrada. El poder exige que las obras artisticas exhiban de forma evidente el
dominio ejercido. La representacion plastica actia sobre el imaginario social y genera relaciones
de hegemonia desde el inconsciente colectivo. Por ello, el estudio del poder, de su desarrollo y
evolucidn estaria incompleto sin el estudio de las imagenes realizadas en ese periodo concreto.
Poder y representacion artistica van siempre unidos, pues éstas fueron y son su medio preferido

de expresion.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 211

6. Notas.

! Este estudio se inserta en el trabajo de investigacion Tradicion local e integracion en el Imperio
Romano de la Bética costera: un andlisis desde la Iconografia, dirigido por la Pofesora Doctora Alicia
Arévalo, a quien agradecemos su paciencia y apoyo. Este trabajo de investigacion se encuentra
actualmente en preparacion dentro del Programa de Doctorado con Mencion de Calidad de la Universidad
de Cadiz, Fretrum Gaditanum: Sociedades Historicas gaditanas en el marco del Circulo del Estrecho y
Del Mediterraneo. De la Prehistoria al Medievo.

2 Como veremos mas adelante, Panofsky formulo, a través de su dilatada carrera, un nuevo método para
el estudio de la Historia del Arte y que desarrolld en obras como Estudios de iconologia, 1972, El
significado de las artes visuales, 1982, Idea, 1984...

3 Titulo con el que se conocid popularmente su obra Iconologia overo descrittione di diverse imagini
cavate dall Antichitd et di propia inventione.

* Sobre la obra y biografia de Emile Male, ver mas en: A. VAUCHEZ, Emile Male (1862-1954): La
construction de l'oeuvre: Rome et l'ltalie (Broché), Ecole Fragaise de Roma, 2005.

> La Kunstwollen o voluntad artistica pretende que los cambios de estilo son los sintomas de cambios
profundos en los ideales estéticos, negando las propuestas idealistas que proponen una evolucion del arte
progresiva y ascendente hasta un llegar a un punto en el que degenera debido a una decadencia cultural.
Para Riegl, el estilo no degenera, sino que cambia, no por catastrofes externas, sino porque cambian de
forma dinamica e inconsciente los ideales estéticos o voluntad artistica. Esta reside en una especie de
espiritu social presente en la cultura humana y que se impone tanto a las voluntades individuales como al
tiempo. Riegl la relaciona con las actitudes sociales, religiosas y culturales de una época y su objetivo
principal fue encontrar, a partir de analogias entre diferentes épocas, principios basicos fijos y
permanentes en la historia del arte. (PLAZAOLA, 2003, pp. 48- 51)

% Su interesante proemio sobre los estudios de Panofsky se encuentra en E. LAFUENTE FERRARI,
Introduccidn a la edicidn espaiiola de Estudios sobre Iconologia, Erwin Panofsky, 1972, pp. XII.

7 Traducido al castellano como Breve Historia del Mundo, 1999.

¥ Cassier la llamaria Historia de los simbolos.

? Lo que él llamé espiritus de la época, criticando la Zeigest o espiritu de la época, en singular, de la

escuela de Viena.

7. Bibliografia.

ALCIATI, A., 1985: Emblemas / Alciato. Akal. Madrid.

BARBOZA MARTINEZ, A., 2006: “Sobre el Método de la interpretacién documental y el uso
de las imagenes en la sociologia: Kart Mannheim, Aby Warburg y Pierre Bourdieu.,
Sociedade e Estado”. Brasilia, Vol. 21, n° 2.

BAUDOIN, J., 1664: Iconologie. Paris.

BENSE, M., 1973: La semiotica. Guia alfabética. Anagrama. Barcelona.

BOUDARD, J. B., 1759: Iconologia. Parma.

CAMERARIUS, 1., 1590: Symbola et emblemata. Nurnberg. (ed. Akademische Druck- u.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



212 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

Verlagsanstalt, Graz, Austria, 1986-1988)

COLONNA, F., 1499: Hypnerotomachia. Venetia.

COVARRUBIAS HOROZCO, S. de., 1611: Tesoro de la lengua castellana o espafiola. Madrid.
(Castalia. Madrid. 1995)

DOMINGUEZ MONEDERO, A. J., 1997: Arte y Poder en el mundo antiguo. Universidad
autonoma de Madrid: Ediciones clasicas. Madrid.

DRIDON, A., 1844: Histoire de Dieu. Paris.

ECO, U., 1972: La estructura ausente. Lumen. Barcelona.

ESTEBAN LORENTE, J. F., 1988: “Sobre Fuentes Iconograficas”. Artigrama, Revista del
Departamento de Historia del Arte, 5. Zaragoza.

ESTEBAN LORENTE, J. F., 1989: “Iconografia de la iconografia y de la iconologia”.
Cuadernos de Arte e Iconografia, vol. 3. Madrid.

ESTEBAN LORENTE, J. F., 1990: Tratado de Iconografia. Istmo. Madrid.

FRAUNCE, A., 1588: Insignium, Armorum, Emblematum..., Londres. (ed. Garland Pub., New
York, 1979)

FURETIERE, A., 1690: Dictionnaire universal. Arnout & Reinier Leers. Rotterdam

GARCIA CANCLINI, N., 1979: La produccion simbélica. Teoria y método en sociologia del
arte. Siglo XXI. México.

GIARDA, C., 1628: Icones Symbolicae. Mediolani. Melchiori’s Malatestae.

GIMENEZ, G., 1978: Apuntes para una sociologia de las ideologias. Universidad
Iberoamericana. México.

GOMEZ, M E., 2003: “La Iconologia, un Método para reconocer la simbologia oculta en las
obras de arquitectura”. Argos, 38, pp. 7 — 39.

GONZALEZ DE ZARATE, J. M., 1991: “Analisis del Método Iconografico”. Cuadernos de
Arte e Iconografia, Tomo IV, Numero 7.

GONZALEZ GARCIA, H. M., 1998: “Sociologia e Iconologia”. Reis 84, pp. 23—43.

GRAVELOT y COCHIN, 1768-81: Almanach iconologique. Paris.

GRAVELOT y COCHIN, 1791: Iconologie par figures. Paris.

HAUSER, A., 1951: The Social History of Art. Knopf. New York.

HAUSER, A., 1982: The sociology of art. University of Chicago Press. Chicago.

HOOGEWERFF, G. J., 1931: "L'iconologie et son importance pour I'é¢tude systématique de I'art
chrétien (I)”. Revista di Archecologia Cristiana, tomo VIII, pp. 54.

HORAPOLLO, 1505: Hieroglyphica. Venecia.

KUNSTLE, K., 1929: Ikonographie der chrislichen Kunst. Freiburgim Breisgau. Herder.

LAFUENTE FERRARLI, E., 1972: “Introduccion”. PANOFSKY, E.: Estudios sobre Iconologia.
Alianza Universidad. Madrid.

LEON MARISCAL, R., 2002: “Conocer el método Iconografico e Iconolégico”. Odiseo:

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



Iconografia e iconologia desde el renacimiento hasta nuestros dias..., RAMPAS, 9, 2007. 213

Rumbo al pasado, 22. Abril.

LEWANDOWSKY, T., 1995: Diccionario de lingiiistica. Catedra. Madrid.

MALE, E., 1899: Etude sur l’iconographie du Moyen-Age et sur ses sources d’inspiration.
Paris.

MANNHEIM, K. 1923: “Beitrdige zur Theorie der Weltanschauungs-Interpretation”.
Kunstgeschichtliche Einzeldarstellungen. Wien. Holzel.

MARTIN GONZALEZ, J. I., 1989: “Iconografia e iconologia como métodos de la Historia del
Arte”. Cuadernos de arte e iconografia, Tomo 2, Numero 3, pp. 11-26.

MARTIN GONZALEZ, 1. J., 1999: Historia del Arte. Madrid.

MONTES SERRANO, C., 2002: “En recuerdo de Sir Ernest H. Gombrich (1909 — 2001)”.
EGA, Revista de expresion grdfica arquitectonica, n° 7, pp. 5-10.

MORRIS, Ch., 1936: Fundamentos de la teoria de signos. Paid6s. Barcelona.

MURER, C. y RORDORFF, J. H., 1622: XL Emblemata miscella nova. Das ist: XL
underschiedliche ausserlesene newradierte kunststuck. J.R. Wolff. Zurych.

OLMOS, R., 1993: “Las incertidumbres de los lenguajes Iconograficos: Las Pateras de plata
ibérica”. En OLMOS, R. y SANTOS, J.A., Coord.: Iconografia Ibérica, Iconografia
Itdlica: Propuestas de Interpretacion y lectura (Roma, 11 — 13 de Noviembre, 1993):
Coloquio Internacional. CSIC.

OLMOS, R., 1996: “Las Inquictudes de la imagen ibérica: diez afios de busqueda”. Revista de
estudios ibéricos, 2, pp. 65-90.

OLMOS, R. y SANTOS, J., Eds., 1997: Iconografia ibérica, iconografia italica: propuestas de
interpretacion y lectura coloquio internacional (Roma 11-13 nov. 1993). Madrid.
PANOFSKY, E., 1932: “Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der

bildenden Kunst”. Logos, XX1/2, pp. 119.

PANOFSKY, E., 1972: Estudios sobre iconologia, Alianza. Madrid.

PANOFSKY, E., 1979: El Significado de las Artes Visuales. Alianza Forma. Madrid.

PANOFSKY, E., 1982: El significado de las artes visuales. Siglo XXI. Madrid.

PANOFSKY, E., 1984: Idea, Siglo XXI. Madrid.

PEIRCE, Ch., 1934: “Pragmatism and pragmaticism”. Collected Papers of Charles Sanders
Peirce. Harvard University Press. Cambridge.

PLANUDE, M., 1299 — 1301: Anthologia graeca.

PLAZAOLA, J., 2003: Modelos y Teorias de la Historia del Arte. Universidad de Deusto. San
Sebastian.

QUESADA SANZ, F., 1997: “Monumentos y ornamentos: Arte y poder en la cultura ibérica”,
DOMINGUEZ MONEDERO, A. y SANCHEZ FERNANDEZ, C., Eds.: Arte y poder
en el mundo antiguo, pp. 203 — 248. Universidad Auténoma de Madrid. Madrid

REAU, L., 1955-1959: Iconographie de I’ art Chrétien. Paris.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz



214 Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007

RIPA, C., 1987: Iconologia. Madrid. Akal.

ROLLENHAGEN, G., 1611: Nucleus Emblematicum selectissimorum. Hildesheim (ed. G.
Olms, New York, 1985.)

SALCEDO, F., 1996: Africa. Iconografia de una Provincia Romana. CSIC. Roma/Madrid.

SALCEDO GARCES, F., 1995: “La Hispania barbara y la Hispania civilizada: la imagen de un
concepto”. Studia historica, Historia antigua, n® 13-14, pp. 181-194.

SALCEDO GARCES, F., 1999: “Imagen y persuasion en la iconografia romana”. Iberia:
Revista de la Antigiiedad, 2, pp. 87-110.

SAUSSURE, F. de, 1981: Curso de lingiiistica general. Paidds. Barcelona.

SCHIPPAN, T., 1972: Einfiihrung in die Semasiologie. Bibliographisches Institut. Leipzig.

SEBASTIAN LOPEZ, S., 1994: Mensaje simbélico del arte medieval: Arquitectura, liturgia e
iconografia. Encuentro. Madrid.

TERREROS Y PANDO, E. de, 1787: Diccionario castellano con voces de ciencias y artes.
Madrid. (ed. facsimil, Arco, Madrid, 1987).

TERVARENT, G., 1961: De la méthode iconologique. Academie Royale de Belgique. Classe
des Beaux-Arts, Mémoires. Collection in 8°, Tomo XII, Fascicule 4. Bélgica.

TORTOSA, T. y SANTOS, J. A., Eds., 2003: Arqueologia e Iconografia: Indagar en las
Imagenes. L’erma di Bretsdineider. CSIC. Roma.

VALLERIANO, P., 1556: Hieroglyphica, siue de sacris Aegyptiorum literis commentarii
loannis Pierii Valeriani Bolzani Bellunensis. Isingrinus. Basileae.

VAUCHEZ, A., 2005: Emile Mdle (1862-1954): La construction de l'oeuvre: Rome et I'ltalie
(Broché). Ecole Fragaise de Roma. Roma.

VITRUVIO, 25 - 23 a. C., De Architectura Libri Decem. 1, 2.

WARBURG, A., 1966: “Arte e astrologia internazionale nel palazzo Schifanoja di Ferrara”. La
Rinascita del paganesimo antico, pp. 247-272.

WARBURG, A., 1998: Gesammelte Schriften /| Aby Warburg. Akademie Verlag. Berlin.

WOLFFLIN, H., 1970: Conceptos fundamentales de la historia del arte. Espasa-Calpe. Madrid.

ZANKER, P., 1992: Augusto y el poder de las imdgenes. Madrid.

ZUNZUNEGUI, S., 1984: Mirar la Imagen. Univ. Pais Vasco. San Sebastian.

Revista Atlantica-Mediterranea de Prehistoria y Arqueologia Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cadiz





