
Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 179

(*) Fecha de recepción del artículo: 15-XII-2007. Fecha de aceptación: 25-II-2008. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

ICONOGRAFÍA E ICONOLOGÍA DESDE EL RENACIMIENTO HASTA NUESTROS 

DÍAS. SU APLICACIÓN EN LA ARQUEOLOGÍA1 (*).

ICONOGRAPHY AND ICONOLOGY. FROM RENAISSANCE TO NOWADAYS. 

ARCHAEOLOGY APPLICATION. 

Elena MORENO PULIDO (**).

(**) Universidad de Cádiz. Dirección postal: Jesús Nazareno, 19, 5º B. 11002. Cádiz. 

Correo electrónico: elena.morenopulido@alum.uca.es. 

BIBLID [1138-9435 (2007) 9, 1-312] 

Resumen. 

A la hora de enfrentarnos al estudio de la imagen, el conocimiento de la Iconografía y la 

Iconología como métodos de análisis es imprescindible para su comprensión histórica. Este 

trabajo pretende clarificar el propósito de cada una de estas ciencias, al tiempo que examina su 

recorrido historiográfico desde su nacimiento en el Renacimiento hasta su conformación como 

ciencias en la actualidad, haciendo hincapié en las tendencias ideológicas más importantes. 

Analiza también la estrecha relación que mantienen con la Arqueología, así como el debate 

metodológico en el que se hallan inmersas hasta hoy.  

Palabras clave: Arqueología, Arte, Emblemática, Icnografía, Iconografía, Iconología, Imagen. 

Abstract.

The knowledge of Iconography and Iconology as an analysis method is essential for the 

nderstanding of the image in History. This article tries to clarify the main goal of these sciences. 

At the same time, it examines their historiographic journey, from the Renaissance to nowadays, 

insisting on the most important ideological tendencies. Also, it analyzes the close relationship 

between them and the Archaeology, including the methodological discussion where they are 

immersed today. 

Key words: Archaeology, Art, Emblematic, Icnography, Iconography, Iconology, Image.  

Sumario:

1. Introducción. 2. Iconografía e Iconología.  Hacia una definición terminológica. 2.1.

Icnografía. 2.2. Iconografía. 2.3. Iconología. 2.4. Emblemática. 3. Iconografía e Iconología en la 

DOI: http://dx.doi.org/10.25267/Rev_atl-mediterr_prehist_arqueol_soc.2007.v9.07



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

180

Historiografía. El largo camino hasta la actualidad. 3.1. Iconografía en el siglo XX: Entre el 

Positivismo y la Iconología. 3.2. La Iconología y la Escuela de Warburg. 3.3. La Sociología del 

Arte. 4. Iconografía y Arqueología: La búsqueda del método. 4.1. El estudio de los contextos. 

4.2. Soporte y Contenido. 4.3. Referencias simbólicas y polisemia. 4.4. Expresión e Iconografía. 

5. Algunas conclusiones. 6. Notas. 7. Bibliografía. 

1. Introducción. 

El estudio de la Antigüedad ha sido y sigue siendo uno de los campos de investigación 

más fértiles y fascinantes tanto para aquellos que se dedican profesionalmente a la Historia 

como para todos aquellos que se interesan en conocer cómo los avatares del tiempo han llevado 

al hombre hasta su destino actual. Este mundo ha desaparecido y, sin embargo, tratamos 

desesperadamente de aprehenderlo mediante todos los recursos que disponemos. Ello se 

convierte en una aventura como la de Teseo que, siguiendo el hilo de Ariadna, intenta salir del 

laberinto en el que se hallaba perdido. Para arqueólogos e historiadores, este hilo se manifiesta 

en las fuentes que, poco a poco, recorremos para encontrar luces en las oscuridades donde 

habitualmente tropezamos cuando tratamos de abordar el estudio de la vida cotidiana en la 

Antigüedad.  

Las fuentes son, junto a su correcta lectura e interpretación, la clave para todo estudio 

riguroso. Su continua renovación, revisión y relectura, resulta de vital importancia si nuestra 

meta es aportar nuevos enfoques y propuestas en el vasto terreno que ocupan las investigaciones 

históricas. En este sentido, la Iconografía ha comenzado a revelarse como una ciencia de un 

valor inestimable para la ampliación de los estudios de carácter histórico. 

Tratar de recuperar cada uno de los aspectos que regían el mundo antiguo es una tarea 

tan imposible como pretenciosa; sin embargo, desentrañar las claves que abren las puertas a una 

mejor comprensión de la vida en la Antigüedad, sí es un objetivo abarcable y deseado por 

humanistas, historiadores, filólogos y arqueólogos. La Iconografía y su hermana, la Iconología, 

ayudadas de forma interdisciplinar por otras ciencias, serán las llaves principales para intentar 

abrir las puertas a un mundo dominado por la propaganda del poder político y religioso y donde 

la imagen, y esto no ha cambiado hasta hoy, vale más que mil palabras.   

La representación artística se revela como una herramienta fundamental para la 

comprensión total de la historia. Sin embargo, hasta hace un par de décadas no se le ha 

concedido mayor importancia que la de embellecer textos. A pesar de ello, el arte debe ser 

considerado como una fuente fundamental, pues manifiesta tanto las preocupaciones de la élite 

que lo encarga como las creencias del pueblo que lo recibe, es testimonio de una época y reflejo 

de ésta. Siguiendo al profesor Martín González, el arte no hace más que revelar en forma 

plástica la vigencia de unas ideas en las que cree el común de la gente (Martín González, 

1999).  



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

181

Las transformaciones sociales de la Antigüedad encuentran un reflejo, distorsionado por 

el poder, en las imágenes. Es indudable que el mito, principal fuente de inspiración para los 

artistas, tiene un fin innegablemente político, ideológico y social que se avalará mediante la 

divulgación de motivos decorativos cuidadosamente seleccionados según el contexto. En 

soportes tan diferentes como la decoración parietal, la cerámica, la moneda, la escultura, etc., la 

irradiación de ideas que desprende el imaginario artístico llega a todas las capas de la sociedad. 

Es por ello que encontrar los significados, directos o indirectos, velados intencionalmente o no, 

inculcados en los motivos y temas representados llevará al encuentro con la realidad histórica, 

política, social, religiosa, ideológica... de la sociedad que la creó. 

El arte es creación humana, por lo que no puede considerarse de forma estática. Origen, 

evolución dinámica, relación sincrónica, explican las transformaciones que los motivos sufren 

hasta su abandono o reinterpretación. Contienen claves diferentes para el mismo problema: el 

conocimiento de la realidad en un determinado momento histórico. De esta suerte, los signos 

icónicos pueden explicarse como indicio territorial y de identidad de grupo. La imagen permite 

la aproximación a los procesos sociales de los que la usaron como signo, es la expresión de las 

relaciones sociales de un grupo y entre distintos grupos. Nos permite aproximarnos a ese 

intrincado mundo de intercambios humanos, comerciales y de ideas que fue la Antigüedad. 

Analizar la transmisión, transformación e integración de los signos de prestigio foráneos 

dentro de un sistema autóctono, nos llevará a encontrar las claves de ese complejísimo proceso 

que llamamos romanización. Esta aculturación se produjo en dos direcciones, desde el pueblo 

invasor al invadido y viceversa. La respuesta artística a este mundo convulsivo será la prueba 

irrefutable de este proceso. Se mostrará igualmente como herramienta eficaz para la 

impregnación de ideas, en un flujo espontáneo en ocasiones, pero en su mayoría 

cuidadosamente pensado para la consecución de un fin último, la implantación, y 

posteriormente la defensa, de la unidad del Imperio.  

La imagen hispanorromana es la síntesis de un marco cultural autóctono, preexistente en 

la Iberia prerromana, y de la nueva realidad que traerá la conquista y que empieza a 

manifestarse muy tempranamente. La imagen se convierte en el programa ideológico 

legitimador del proyecto político foráneo, mostrando los mecanismos que llevaron a la 

transformación de la realidad social de la Bética prerromana a su plena integración en el 

Imperio. 

 La caracterización de los diferentes estratos que conforman la realización y evolución 

de un motivo, estudiando sincrónica y diacrónicamente las referencias originales y superpuestas, 

permitirá dilucidar los mecanismos por los que se consiguió la total aceptación de los signos 

iconográficos, lo cual revela la asunción de la ideología romana en la Bética. 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

182

2. Iconografía e Iconología.  Hacia una definición terminológica. 

La Historia, como disciplina científica, pretende comprender las sociedades del pasado 

a través del desciframiento de sus claves ideológicas, religiosas, políticas y económicas. Arte y 

escritura fueron y son dos de los medios de comunicación más significativos del hombre, es por 

ello que se revelan como fuentes históricas imprescindibles para conocer el pasado. Desentrañar 

el significado de las imágenes se convierte en una tarea imprescindible para una mejor 

comprensión de las sociedades que las crearon. La imagen constituye un lenguaje autónomo con 

sus propias normas y códigos de interpretación que dependen de la sociedad, el artista y el 

sistema de valores del momento. Este lenguaje es estudiado por la Iconografía y la Iconología.  

La ardua tarea del reconocimiento de la imagen recae en la Iconografía, mientras que la 

comprensión del mensaje es, desde el desarrollo del método presentado por el historiador del 

arte Erwin Panofsky2, el fin de la Iconología. Su relación es inseparable, son ciencias hermanas 

cuya colaboración resultará ineludible.  

Iconografía, Iconología e Icnografía son tres ciencias afines con connotaciones 

diferentes pero cuyo fin es el mismo, un conocimiento del hecho histórico a través de sus 

representaciones artísticas. Tratemos ahora de conocer con mayor profundidad cada uno de 

estos términos para poder diferenciarlos con exactitud.

2.1. Icnografía. 

Del latín ichnograph a y éste del griego . Según el Diccionario de la Real 

Academia de la Lengua, se define como delineación de la planta de un edificio.

Icnografía arranca de la raíz griega , pisada o planta. Su voz latina, Ichnographie,

fue utilizada por Vitruvio, en su libro De Architectura Libri Decem, I, 2, (años 25 – 23 a. C.), 

con el sentido geométrico y arquitectónico de diseño de la planta de un edificio que se 

mantendrá durante el Renacimiento, movimiento encargado de la recuperación de los cultismos 

de la Antigüedad clásica.

Cesare Ripa, en su libro Iconología3, confunde el término icnografía con el de 

Iconographia, que aparece en su tratado como alegoría de la representación gráfica de los 

trazados de plantas y obras arquitectónicas, lo cual explica la confusión actual.  

2.2. Iconografía. 

Del latín iconograph a y éste del griego, . El Diccionario de la Real 

Academia muestra dos acepciones para este término. En primer lugar, propone que se trata de 

una descripción de imágenes, retratos, cuadros, estatuas o monumentos, y especialmente de los

antiguos. En segundo término, la define como un tratado descriptivo, o colección de imágenes o

retratos.

La voz Iconografía ) proviene del griego  que podría traducirse 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

183

como retrato o imagen y , descripción, y se empleaba para denominar una pintura o 

retrato. No fue un término muy utilizado en su versión latina, pues sólo lo encontramos en las 

Notas Tironianas (año 484), con el significado de arte del dibujo (Esteban Lorente, 1989). 

Fue durante el Renacimiento cuando el término comenzará a reutilizarse en Italia. Se 

llamó Iconografía a los estudios destinados a la caracterización de las colecciones de retratos de 

personajes insignes, mediante la descripción y clasificación de los diseños del vestido y el 

peinado, así como de los estilos arquitectónicos representados en estos retratos (Martín 

González, 1989). Desde temprano se irá configurando el doble carácter que expresa el 

diccionario de la Real Academia, descripción de imágenes sincrónica y diacrónicamente, 

advirtiendo la repetición de las formas así como su alteración, para la creación de tratados de 

imágenes ordenados.  

En 1611, el Tesoro de la lengua castellana o española de Sebastián Covarrubias, define 

Icones como los libros de colecciones de retratos de personajes ilustres, añadiendo que el 

vocablo equivalía a semejanza. No será hasta el año 1787 cuando el término iconografía se 

incorpore al castellano, en el diccionario de Esteban Terreros y Pando, manteniendo su sentido 

originario, descripción de imágenes.

Durante el siglo XIX los estudios de iconografía cristiana sufren un enorme despliegue. 

Uno de los primeros autores en orientar su estudio a este menester fue Dridon, con su trabajo 

Historie de Dieu (1844). Siguiendo su estela, Émile Mâle, pionero en la historia del arte 

medieval de Francia, fue el responsable del fuerte relanzamiento de los estudios de Iconografía 

cristiana del siglo XIX. En su libro Etude sur l’iconographie du Moyen-Age et sur ses sources 

d’inspiration (1899), puso a punto un método de estudio de las obras medievales, 

principalmente esculturas, vidrieras y pinturas, acercándolas a los textos teológicos y de liturgia. 

De esta forma, estudió a través del arte medieval temas de gran interés, como la idea de la 

muerte en los bailes macabros, nuevas perspectivas sobre el culto de los santos, la renovación 

del arte de los misterios o la influencia de la Biblia de los Pobres y del Speculum Humanae 

Salvationis.

A través de estos ejemplos, Emile Mâle4 busca un pensamiento organizador dentro del 

marco espacio temporal de la Francia de los siglos XIV-XV, que permita comprender el 

mecanismo de creación de las imágenes. Demuestra en su estudio que la ideología es algo 

inherente a la imagen, que no se compone únicamente de forma, ya que el contenido más 

elevado puede aparecer aún en la imagen más tosca, por lo que: Forma – Representación y 

Contenido – Idea son inseparables (Martín González, 1989).  

Siguiendo los pasos de Mâle, el historiador alemán Karl Künstle, en su obra, 

Ikonographie der chrislichen Kunst. Freiburgim Breisgau (1929) y el francés Louis Réau, autor 

de Iconographie de l’ art chrétien (1955 – 1959), sintetizarán y organizarán el amplísimo 

panorama iconográfico cristiano medieval europeo. Sus trabajos serán obras de erudición y 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

184

descripción, no pretendiendo entrar en el campo más profundo de los significados. 

Durante el Congreso Internacional de Arte celebrado en Oslo en 1928, dedicado en 

exclusiva a la Iconografía,  Hoogewerff, planteaba por vez primera las diferencias entre 

Iconografía e Iconología. Definía la primera como el estudio, esencialmente descriptivo, 

identificación y clasificación de las imágenes para su organización en tipologías (mediante el 

uso de fuentes gráficas y literarias) mientras que concedía a la segunda el papel de interpretarlas 

(Hoogewerff, 1931). 

Más tarde, Panofsky puntualizará que la Iconografía es la rama de la Historia del Arte 

que se ocupa del contenido temático o significado de las obras de arte, en cuanto algo distinto 

de su forma (Panofsky, 1972). 

En la actualidad, como ciencia colaboradora de la Historia y rama de la Historia del 

Arte, su finalidad es el reconocimiento de una determinada temática mediante la minuciosa 

descripción de los elementos que componen una imagen concreta a través del tiempo y del 

espacio. González de Zárate ha defendido la Iconografía como la ciencia que estudia y describe 

las imágenes conforme a los temas que desean representar, identificándolas y clasificándolas 

en el espacio – tiempo, precisando el origen de las mismas y su evolución (González de Zárate, 

1991).

2.3. Iconología. 

Si buscamos este término en el Diccionario de la Real Academia, encontraremos: 

Representación de las virtudes, vicios u otras cosas morales o naturales, con la figura o 

apariencia de personas.

Iconología procede del griego . Fue utilizado por vez primera por Platón, 

que le dio el sentido de lenguaje figurado. No volverá a utilizarse esta voz hasta 1593, cuando se 

publica en Roma la citada obra de Cesare Ripa, Iconología, tratado y recopilación de alegorías 

con un sentido plenamente didáctico y práctico, dedicado en principio a instruir a los artistas del 

momento. En 1603 se editó por primera vez su versión ilustrada, obra de enorme éxito, pues 

pintores y escultores tenían en ella una guía en la que basar sus trabajos sin tener que pararse a 

inventar, y teniendo la seguridad de ser plenamente entendidos, pues basaban sus alegorías en 

atributos tipificados y convencionales, bien conocidos entre las clases ilustradas.   

Ripa inventa características y atributos que definan sus personificaciones con un fin 

moralista, el libro es, en suma, un repertorio de alegorías acompañadas de su correspondiente 

descripción, grabado, justificación y fuente de inspiración. Parte de la creencia de que la 

Antigüedad creó un medio perfecto para la representación de los conceptos, por lo que, quienes 

no siguieran las normas impuestas por griegos, romanos y egipcios, en monedas, medallas y 

estatuas, errarían. Ripa pretende divulgar estos conocimientos de la Antigüedad clásica 

revelando los significados de las alegorías, pues para él la escritura iconológica en principio se 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

185

creó [...] para que los ignorantes no pudieran comprender y penetrar por igual y en la misma 

medida que los doctos las causas y razones de cada una de las cosas, se las transmitían 

encubiertamente entre sí [...] (Ripa, 1987).  

Según Ripa, sólo existen dos tipos de conceptos posibles de alegorizar, los naturales, 

representados filosóficamente por los dioses, para hacerlos más comprensibles al pueblo, y los 

propios del ser humano, vicios, virtudes o costumbres. Arranca de la máxima renacentista de 

que el hombre es la medida de todas las cosas, por lo que no se pueden considerar como 

imágenes aquellas que no reproduzcan la forma del hombre o la mujer. Desdeña las alegorías 

que pueden comprenderse sin necesidad de leer su nombre, por simples. Para él, toda 

personificación debe poseer un carácter enigmático, de forma que no pueda ser entendida 

fácilmente sin una precisa explicación.  

Las fuentes utilizadas por Ripa pueden rastrearse tanto en la Edad Media como en la 

Antigüedad. En su obra encontramos reminiscencias de códices, literatura y plástica. El mundo 

de la fiesta, con sus célebres mascaradas, así como el teatro, son también claros antecedentes de 

los recargados y aparatosos grabados de Ripa, que buscaban la clara identificación de cada uno 

de los personajes mediante la exageración de sus rasgos más definitorios. El mundo medieval, 

mediante la Heráldica, las Summas medievales de carácter enciclopédico y autores como Dante, 

Santo Tomás de Aquino, Petrarca o San Agustín, se une sin problemas a las obras artísticas 

clásicas, las mitologías y autores como Ovidio, Virgilio u Horacio. La Biblia, la Emblemática o 

los Jeroglíficos de Horapollo (1505) o de Piero Valleriano (1556) son fuentes que también sin 

duda Ripa manejó para la redacción de su obra. Como vemos, la alegoría de Ripa está avalada 

por una tremenda tradición que confluye sin problemas en el espíritu manierista del siglo XVI.  

Aunque el contenido de esta obra era plenamente iconográfico (descripción y 

recopilación de imágenes atendiendo a su contenido) muchos autores aprovecharon el 

formidable éxito de Ripa, por lo que comenzó a publicarse una ingente sucesión de Iconologías,

cada una más imaginativa que la anterior. El Barroco fue una época de deleite en lo misterioso, 

en la que parecía que una obra tenía más valor cuantas menos personas pudieran acceder a su 

significado pleno. En este afán de encumbramiento de lo oculto, se inventaron multitud de 

nuevas alegorías ingeniadas por muy diferentes autores. Entre ellas, la Iconologie de Jacques 

Baudoin (1644), imprime un nuevo significado a este género, pues defiende la imagen como 

símbolo del pensamiento, y opina que mediante ella es posible conocer la mentalidad filosófica 

y teológica de la sociedad que la creó. 

El diccionario de Furetière de 1690 generalizará la acepción de Iconología como 

representación alegórica. La Ilustración también  llevará a Juan Bautista Boudard a enunciar el 

término, que define como arte de personificar las pasiones, virtudes, vicios y todos los 

diferentes estados de la vida. Manteniendo el carácter que en su día le imprimió Ripa, mostrará 

la Iconología como un recurso poético para pintores y escultores que, en forma de alegorías y 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

186

personificaciones, quisieran representar con un sentido pedagógico las virtudes y los vicios del 

hombre (Boudard, 1759).  

Este sentido de tratado de la ciencia de las alegorías se conservará durante todo el siglo 

XVIII, cambiando su cometido fundamental por la instrucción academicista de los jóvenes. 

Autores como Humbert François Bourgignon, también conocido como Gravelot, y Charles 

Nicolás Cochin, definen la Iconología como ciencia de las imágenes que enseña a pintar 

alegorías, emblemas, símbolos, para caracterizar todos los seres morales y metafísicos (Gravelot 

y Cochin, 1768 y 1791).  

El desarrollo de la Arqueología durante el siglo XIX supondrá un fuerte correctivo a la 

profusa imaginación e inventiva del siglo XVIII; sin embargo, también trajo consigo el desdén 

por el imaginario y la simbología, ya que escapaban de la inflexible lógica que predicaba el 

Positivismo. 

En 1932, Panofsky enunciará por primera vez la voz Iconología. Transformará 

completamente el significado del término, reinventándolo e integrándolo en su propio método 

de análisis de las representaciones artísticas (Panofsky, 1932). La definición de Iconología 

formulada por Panofsky se mantiene, con mayores y menores críticas, hasta hoy. Para él, la 

Iconografía sólo recopila, describe y cataloga los motivos, sin sentirse obligada ni capacitada 

para interpretarlos. Por ello, expresa su intención de rehabilitar el viejo término Iconología, para 

todos aquellos estudios en los que la Iconografía se redime de su aislamiento y se incorpora 

orgánicamente a otro método ya sea histórico, psicológico o crítico (Panofsky, 1979), ya que la 

raíz logia proviene de logos, pensamiento o razón, denotando algo interpretativo y que se ajusta 

más a su objetivo principal, la explicación del contenido de las obras.  

Debido a la delicada situación política que vivió España durante gran parte del siglo 

XX, momento en que se llevaron a cabo las grandes innovaciones en la historiografía, ha ido 

rezagada en la investigación iconológica, pues hasta 1972 no se traducirá al castellano Studies in 

Iconology (Panofky, 1939). Su publicación llevará a la proliferación de la literatura iconológica 

en nuestro país, en su gran mayoría centrada en los estudios del Arte del Siglo de Oro.  

2.4. Emblemática.  

Del latín embl ma y éste del griego µ µ , adorno superpuesto. Según la Real 

Academia, por emblema entendemos: Jeroglífico, símbolo o empresa en que se representa 

alguna figura, al pie de la cual se escribe algún verso o lema que declara el concepto o 

moralidad que encierra.

La emblemática puede considerarse como un puente entre la iconografía y la iconología, 

pues muestra gráficamente la imagen acompañándola de su descripción y lección moral, escrita 

generalmente en latín. El emblema se divide pues en tres partes muy claras, imagen, mote y 

pequeño epigrama que describe la pintura y declara una moraleja de la que se extrae una lección 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

187

humana universal (Lorente, 1990).  

La confusión terminológica entre las diversas manifestaciones de la cultura simbólica, 

jeroglíficos, pregmas, empresas, emblemas, enigmas, alegorías... tiene su origen en el siglo 

XVI, cuando según el capricho de cada autor se usó como título de sus trabajos uno u otro 

vocablo. Este género se conoce hoy como literatura emblemática, independientemente de cómo 

se les titulara.  

Andrea Alciato puede considerarse el fundador de la emblemática. Nació en Alzate, 

cerca de Milán, en 1492. Su principal obra, Emblemas, se concibió como una colección de 105 

epigramas griegos traducidos y encabezados por frases sentenciosas que regaló a su amigo 

Conrad Peutinger. Fueron publicados por primera vez en 1531 en Augsburgo, al parecer sin su 

conocimiento, por el editor Steyner, que lo tituló Emblematum liber e ilustró cada composición 

con un pequeño grabado, dando lugar a la estructura triple, encabezamiento (frase sintética en 

griego o latín), grabado (representación artística) y epigrama (explicando el lema y el dibujo), 

que caracteriza al emblema.  

El libro se reimprimiría prácticamente cada año, aumentado el número de emblemas con 

cada reedición y superando las 150 ediciones entre los siglos XVI y XVII. Visto su éxito, 

Alciato lo corregiría y ampliaría hasta alcanzar los 212 emblemas. Fue una obra influyente tanto 

en la Europa reformista como en la Contrarreforma, ya que estaba dedicada tanto a educar e 

ilustrar al artista como a ejemplificar y moralizar. Entre las fuentes que utilizó podemos 

encontrar muchos ejemplos derivados de la literatura clásica, la tradición, la fábula, el bestiario, 

o los jeroglíficos de Horapollo  (Lorente, 1990), así como la Anthologia graeca, colección de 

epigramas griegos publicados en XVI del monje bizantino Máximo Planude (Alciato, edición de 

Sebastián, 1985). Alciato popularizó en el siglo XVI la creación de emblemas como un juego de 

intelecto para conseguir el resultado más enigmático posible, al que se le daría un contenido 

moral y religioso, adquiriendo el emblema el carácter ideal para inculcar las virtudes, sabiduría, 

costumbres, etc. (Alciato, edición de Sebastián, 1985)  

El resurgimiento del Renacimiento en Italia en el siglo XV se debe, junto a la tradición 

alegórica medieval, en gran medida a la recuperación de la literatura clásica. Plinio, Apuleyo, 

Lucano, Plutarco, Luciano, Diodoro Sículo, Clemente de Alejandría, Eusebio, Macrobio, etc. 

son autores que se preocuparon por el origen y los usos del jeroglífico. La cultura egipcia tuvo 

enorme importancia en el Imperio Romano a partir de la batalla de Actium, en 31 a. C, prueba 

de ello es que hasta 42 obeliscos fueron llevados a Roma. Se erigió un templo dedicado a la 

diosa Isis en la propia metrópoli, el culto a Mitra introduce el gusto por la representación 

simbólica, mientras que el Pitagorismo captaba cada vez más adeptos e imbuía en su carácter 

iniciático figuras y escenas jeroglíficas. Representaban palabras por medio de figuras y 

símbolos,  a los que la tradición medieval imbuyó de significado cabalístico y enigmático, que 

será acogido con entusiasmo por los humanistas.  



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

188

Los Hieroglyphica de Horapollo fueron editados por primera vez en Venecia en 1505. 

Su origen se remonta a una traducción griega de Philippo de un manuscrito egipcio que compró 

Christophoro de Buondelmonti para regalarlo a su amigo Poggio Braciolini. Aún hoy la 

comunidad científica no está muy segura de quien fue en realidad Horapollo. Podría haber sido 

un gramático que enseñaba en Alejandría en época de Teodosio y sus jeroglíficos no recogerían 

los antiguos usos egipcios sino la tradición simbólica posterior. La edición renacentista del libro 

se dividiría en dos volúmenes, donde el primero contiene 70 jeroglíficos atribuidos a Horapollo, 

mientras que el segundo presenta 119 jeroglíficos de su traductor al griego, Philippo y siete 

añadidos de la Hypnerotomachia de fray Francesco Colonna (Lorente, 1990). Junto al libro de 

Horapollo, el antecedente más claro de los emblemas es el compendio de jeroglíficos de Pierio 

Valeriano, Hieroghlyphicorum ex sacris Aegyptiorum literas, que fue publicado por primera vez 

en Basilea en 1556.  

Como vemos, la cultura de los siglos XVI y XVII estuvo gobernada por el imperio de la 

imagen. Surge durante estos años una prolífica literatura dedicada a los emblemas, pues se 

acomodaba a la intención didáctica y moralista de la Iglesia de la Contrarreforma. Entre la gran 

colección de libros de emblemas del momento, podemos citar: Abraham Fraunce, Insignium, 

Armorum, Emblematum... (1588), Joachim Camerarius, Symbola et emblemata (1590), Gabriel 

Rollenhagen, Nucleus Emblematicum (1611), Cristóforo Giarda, Icones Symbolicae (1628), 

Christoph Murer, Emblemata Miscella Nova (1661), etc. 

A pesar de esta profusión de fuentes, los estudios de emblemática han de estar 

secundados por la prudencia y el rigor, pues su aplicación indiscriminada para la explicación de 

las imágenes, caería inevitablemente en la fantasía. Pese a ello, el desconocimiento de los 

jeroglíficos imposibilitaría reconocer temas de rápida lectura, por ello, hay que tratarlos con 

sumo tiento pero sin llegar a relegarlos al campo del olvido. Los emblemas son un código 

gráfico – literario imprescindible para la lectura objetiva de las obras de arte, así como un 

vehículo excelente para acercarse a la mentalidad de la época y de los artistas.  

3. Iconografía e Iconología en la Historiografía. El largo camino hasta la actualidad.  

La Iconografía  y la Iconología han sufrido un desarrollo continuo y dinámico durante 

los siglos XIX y XX. Este incesante cambio y reformulación de sus bases ha seguido el ritmo de 

la evolución en las tendencias y métodos historiográficos de la Historia y la Historia del Arte. 

Desde el Positivismo hasta la Sociología del Arte, pasando por la psicohistoria y el marxismo, 

Iconografía e Iconología han ido enriqueciéndose de cada uno de los nuevos planteamientos 

metodológicos hasta constituirse en las ciencias que conocemos hoy. En este apartado 

intentaremos profundizar un poco más en el desarrollo historiográfico de las ciencias que nos 

ocupan, para poder comprender mejor cómo funcionan los métodos iconográfico e iconológico 

y cuáles son las bases teóricas que los secundan.



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

189

3.1. Iconografía en el siglo XX: Entre el Positivismo y la Iconología. 

Gran parte de las críticas con las que a menudo debe enfrentarse la Iconografía 

provienen de las ideas de historiadores positivistas, que tachan estos estudios de elucubraciones 

e inventivas, ya que se mueven en torno al resbaladizo y complejo universo de los significados, 

los símbolos y  las mentalidades. Para la historiografía positivista, no es posible sacar 

conclusiones objetivas mediante este método, por lo que le negaría su carácter científico. Por 

otro lado, la escuela de Warburg, con Panofsky y Tervarent a la cabeza, entiende la Iconografía 

como un estado inferior de la Iconología, relegándola a ciencia auxiliar de ésta.

Durante la transición entre el siglo XIX y el XX, el debate en torno a la interpretación 

de la obra artística perfiló tres corrientes diferenciadas (Gómez, 2003): 

Positivismo o Escuela de Viena. Niega la diferencia entre las ciencias naturales y las 

humanas, persiguiendo la objetividad científica. Entre ellos, Alois Riegl defendió la 

obra de arte como resultado de una voluntad artística5 que está en todos los cambios 

estilísticos.

Formalismo. Para estudiar una imagen, es necesario extraer todo lo ajeno a ésta, pues es 

independiente del contexto en que fue creada. Heinrich Wölfflin defendió que la obra 

de arte debía ser estudiada en términos de categorías objetivas que examinó en su obra 

Conceptos fundamentales de la historia del Arte (1915).

La escuela de Warburg. En oposición al formalismo, Aby Warburg volcará todo su 

interés en el significado de la obra, proponiendo la imagen como una fuente histórica 

más y buscando su interpretación cultural.  

El principal estandarte del Formalismo, Heinrich Wölfflin (1864 – 1945), se formó en el 

círculo de Burckhardt, en Basilea y dedicó su vida desde temprano a los estudios filosóficos 

sobre teoría del arte, siendo el título de su tesis Prolegómenos para una Psicología de la 

Arquitectura. Dentro de este enfoque psicológico, para él, el cambio en las formas estilísticas se 

produce debido a una determinada situación cultural así como a un característico sentir social. 

En 1915 publica su obra cumbre, Conceptos fundamentales en la Historia del Arte,  en cuya 

introducción defiende la importancia del talento creador individual del artista, ya que su carácter 

se refleja en toda su obra, en la que se pueden observar la predilección por determinados temas 

o figuras e incluso su peculiar gusto por la moda. Este gusto personal o estilo puede observarse 

en el propio artista, su taller o escuela, así como en la zona geográfica en la que éste desarrolla 

su trabajo. De este modo, es posible encontrar en las obras de arte las bases de una sensibilidad 

o gusto estético nacional que delata, de forma inmediata, un inconfundible sentir ético y 

espiritual.

Wölfflin define el estilo artístico como la expresión de una época, de un sentimiento 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

190

nacional y de un temperamento personal de un país o una raza en una época concreta. El estilo, 

entendido de esta forma, enunciaría de algún modo el ideal de belleza de ese pueblo en un 

momento determinado. Existen diferentes lenguajes por los que los artistas pueden expresarse, 

ya que tienen diferentes personalidades y formas de comprender la realidad, pero siempre 

estarán condicionados por la época en la que viven. Es esto lo que busca entender en su libro, 

que dedica al Renacimiento – Barroco, pero propone que sus conclusiones podrían trasladarse 

en el tiempo aplicando los mismos conceptos fundamentales de análisis.  

Expresa estos conceptos de forma dialéctica, como una lucha de contrarios que 

marcarían el ritmo de la evolución artística y el contraste entre el arte clásico y el manierista 

(Vid. Tabla 1).

Conceptos fundamentales de la historia del arte

Arte Clásico Arte Manierista 

Lo lineal Lo pictórico 

Lo superficial Lo profundo 

La forma cerrada La forma abierta 

Lo unitario Lo múltiple 

Claridad absoluta Claridad relativa 

Tabla 1. Conceptos fundamentales de la Historia del Arte. 

En sus cambios, las formas artísticas obedecen a leyes propias sin relación con otros 

factores históricos o de transformaciones en la mentalidad. Los cambios se deberían a una 

evolución mecánica y fatal (Plazaola, 2003). 

El método de Wölfflin ha sido sometido a una fuerte revisión y crítica, donde se le 

acusa de dogmático y antihistórico, puesto que no concibe la historia como un hecho dialéctico 

y humano. Defendió la interpretación de la obra artística con base únicamente en su estudio 

interno, la forma, sin atender a los factores externos que la condicionan, como el contexto en el 

que se creó. En su pretensión de encontrar un método científico y cuantificable para la Historia 

del Arte, terminó identificándola con la Historia de los Estilos.  

Guy de Tervarent, miembro de la Real Academia de Bellas Artes de Bélgica, expuso los 

primeros pasos hacia la revisión del formalismo. Concebía la representación artística de forma 

global, para cuyo estudio completo es necesario incluir la obra en el contexto histórico para el 

que ésta fue concebida. Define la Iconografía como ciencia de las imágenes, ya que, para él, 

éstas hablan por sí mismas. Afirmaba en sus clases que la Iconografía es pues la ciencia de las 

imágenes oscuras y su fin es alumbrarla. (Guy de Tervarent, 1961).  

Tervarent definió los principales medios del análisis iconográfico para la identificación 

de las imágenes y lo dividió en cuatro puntos:  

El testimonio del artista o de los que estuvieron en contacto íntimo con él. Los artistas a 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

191

veces explican los motivos y deseos que les llevaron a realizar una determinada obra. 

Los temas que debían representar y cómo debían ejecutarse pueden encontrarse en 

legajos en los archivos. En general, en el caso de la Antigüedad, debido al anonimato de 

los artistas, no es posible contar con su testimonio, por lo que habrá que suplir esta 

deficiencia mediante la aplicación de otras técnicas, procedentes en su mayoría, de la 

Arqueología.

La comparación con imágenes similares cuyo sentido no es dudoso. La búsqueda de 

paralelismos en la historia del arte es imprescindible para la identificación de las 

imágenes. La comparación entre las formas debe acompañarse del cotejo de los 

contextos y contenidos, destacado las semejanzas y diferencias más relevantes. Este 

ejercicio sacará a la representación gráfica de su aislamiento y llevará a su comprensión 

de forma global. 

Los textos, anteriores a la aparición de la obra de arte, o, en su defecto pero con menos 

autoridad, los textos posteriores. La literatura se muestra como medio fundamental para 

revelar la identidad de los personajes, al tiempo que completan el contenido del 

mensaje de la obra. 

La concordancia de las imágenes similares y de los textos. El cotejo entre los 

paralelismos gráficos y la literatura es el último paso en el método iconográfico de 

Tervarent. La correlación entre texto e imagen es muy estrecha, por lo que su estudio en 

conjunto dará voz a buena parte de los atributos, símbolos, actitudes y gestos mudos 

que definen la imagen.  

3.2. La Iconología y la Escuela de Warburg. 

La Iconología se ocupa del origen, transmisión y significado profundo del imaginario 

colectivo. El total entendimiento de una obra artística requiere la inclusión de ésta dentro del 

contexto histórico donde se forjó. Así como no es posible separar la forma del contenido, 

tampoco es posible separar este contenido del espacio y el tiempo en que se creó. Siguiendo al 

profesor Martín González, el imaginario artístico es un hecho histórico global, para su total 

entendimiento es necesario examinar la sociedad como un todo, filosofía, teología, economía, 

política… afectan de un modo u otro a la ideología, lo cual se revierte inexorablemente en la 

representación artística. Por tanto, debemos entender que la Iconología, más que una rama de la 

Historia del Arte, es una rama de la cultura y del pensamiento (Martín González, 1989).   

La Iconología se sitúa dentro del campo de las ciencias postpositivistas, que consideran 

que los hechos son sólo importantes en conexión con las ideas y que una buena parte de la 

realidad humana está más allá del mundo fáctico, objetivo y demostrable, es una realidad 

esencialmente simbólica y opuesta al método cartesiano, que se ajusta con mucha más facilidad 

a la resolución de los problemas de las ciencias naturales (Gómez, 2003).   



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

192

Pero ¿cómo y cuándo se produjo el cambio en la concepción de la palabra Iconología? 

No fue hasta principios del pasado siglo XX cuando se desechó por completo la definición 

clásica del término y se le concedió la nueva categoría que hoy conocemos.  

Aby Warburg fue el primer estudioso que, en contra del formalismo positivista 

dominante, dirigió todo su interés al significado, al contenido de la obra y dio a las imágenes la 

categoría de fuentes históricas de obligada consulta para la reconstrucción de la cultura en un 

contexto concreto. Warburg emplea por vez primera la palabra Iconología para referirse a un 

nuevo método histórico para el estudio de las civilizaciones en el Congreso Internacional de 

Historia del Arte de Roma de 1912, en su conferencia Arte italiana e astrologia internazzionale 

nel Palazzo Schifanoia di Ferrara, considerada acta de nacimiento de la Iconología. Así, define 

a la Iconología como un estudio interdisciplinar, en donde la Historia del Arte no estuviera 

restringida a un análisis puramente formal de las obras de arte (Warburg, 1966). 

En 1932 se publican sus obras completas, Gesamnelte Schriften I – II (Leiptig – Berlín, 

1932), dedicadas al estudio de las obras de Botticelli La Primavera y El Nacimiento de Venus,

donde buscaba analizar las representaciones antiguas en el primer Renacimiento italiano. Para 

ello, investigó sobre las fuentes literarias, antiguas y contemporáneas que inspiraron al autor de 

la obra, intentando comprender las ideas sobre teoría del arte y poesía de Boticelli. De esta 

forma renovó los estudios de la historia del arte, dotándoles de un enfoque que pretendía llegar a 

la obra de arte a través del examen de su contenido iconográfico (Plazaola, 2003).  

Dedicó su vida al estudio de la concepción del mundo de la Antigüedad clásica y al 

estudio de su pervivencia a lo largo de los siglos. Para ello, recopiló en la biblioteca del instituto 

todo tipo de publicaciones dedicadas al estudio de cualquier fenómeno de la Antigüedad clásica 

y su desarrollo a lo largo del tiempo, formulando un método interdisciplinar en el que la imagen 

ocupa el lugar central.  

Figuras de la talla de Ernst H. Gombrich, Fritz Saxl, Ernest Cassier, Edgar Wind o 

Erwin Panofsky conformarán la Escuela de Warburg, agrupada en Londres en torno a la 

Biblioteca Warburg para la historia de la cultura tras su exilio de Hamburgo por la ocupación 

nazi. El surgimiento de la revista Journal of the Warburg and Courtauld Institutes enriquecerá y 

definirá el método iconológico, conformándolo como herramienta fundamental para el 

conocimiento de la ideología de un periodo histórico concreto. El imaginario impregna la 

integridad de las ramas del pensamiento, la Iconología ha de ocuparse de todas ellas, el 

iconólogo se revela como un humanista erudito de saber casi enciclopédico, versado en 

literatura, religión, arte, ciencias políticas, historia, filosofía, astrología, lenguas clásicas, etc., en 

suma, toda la cultura del hombre ha de estar dispuesta  para la revelación del contenido de una 

obra, así como para desvelar lo que conlleva la ejecución de ésta. En este sentido, encontramos 

una primera aproximación a la tan anhelada interdisciplinaridad, siguiendo a Lafuente Ferrari, la

obra de arte es una entidad de la que parten, como los filamentos de las neuronas, conexiones 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

193

con las creencias, las ideas, la situación histórica de los hombres que las crearon6.

El método de la Escuela de Warburg pretende presentar el imaginario como pieza clave 

del pensamiento y como uno de los motores de la Historia. El fin de la Iconología sería 

encontrar el significado de la imagen a partir del estudio de las fuentes remotas a las que 

podrían haber tenido acceso los artistas. 

Uno de los representantes más significativos de esta escuela fue Sir Ernest H. 

Gombrich. Gran especialista del mundo de la representación, del dibujo y de la imagen, nació en 

Viena, en 1909. Cursó Historia del Arte en la Universidad de Viena, en la cátedra de Julios von 

Schlosser. También asistió a clases de Wölfflin, que, como él mismo confesaría más tarde, le 

hicieron un escéptico ante el análisis formal de la representación artística. Su tesis versó sobre el 

arquitecto Giulio Romano y su Palazzo del Té en Mantua. Se centró en el estudio del 

manierismo, de moda en la época gracias a Max Dvorak, que propuso que esta corriente fue 

producto de la época de la Contrarreforma, de las tensiones del Cinquecento, en las pautas de la 

Geistesgeschichte o historia del espíritu. Gombrich se revelará ante esto, pues en su tesis afirma 

que no existía esa mentalidad angustiada y constreñida por la Iglesia de la reforma católica. Al 

contrario, los documentos le mostraban una corte vibrante, extravagante y con enormes ganas de 

vivir. Estas hipótesis le ponen desde muy temprano en contra del Zeitgest o espíritu de la época,

categoría explicativa imperante entre los historiadores por aquel entonces.  

La falta de trabajo en la Viena de los años 30 le llevará a aceptar la edición de un libro 

de historia del arte para niños que publicó en Viena en 19367. Fue un éxito inesperado, que 

Gombrich atribuyó a su convicción de que cualquier cosa podía explicarse en un lenguaje 

sencillo. Emigrará a Londres en 1936 para trabajar en el Warburg Institute, dedicado a 

completar y ordenar los manuscritos inéditos de Aby Warburg, tras muchos años, conseguiría 

llevar a cabo este propósito, en su libro Aby Warburg. An Intellectual Biography (Londres, 

1970). Al mismo tiempo, su amistad con Karl Popper le llevará a la conclusión de que el 

espíritu de la época, el idealismo de Hegel, el psicoanálisis y la sociología del arte no tenían 

rigor científico. Pensaba que era necesario abandonar el lenguaje artificioso a favor de 

explicaciones sencillas y racionales ante los problemas de la obra de arte, recurriendo para ello 

al sentido común y la lógica.  

Tras la guerra, el Instituto de Warburg fue incorporado a la Universidad de Londres y 

Gombrich inicia su carrera docente en la cátedra de tradición clásica, donde estudiaba la cultura 

del Renacimiento, el neoplatonismo, la simbología, la literatura... Publicó The Story of Art, el 

trabajo que le llevó a la fama, en 1950, en su afán por cumplir su compromiso de hacer una 

historia del arte para jóvenes. Fue un libro divulgativo, pero de enorme éxito, que ofrecía al 

lector una primera orientación en obras, estilos y artistas para su posterior ampliación. En 1960 

publicó Art and Illusion: A study in the Psychology of Pictorial Representation, en esta ocasión, 

se preocupó por analizar porqué en cada momento histórico la realidad se ha representado de 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

194

una manera distinta. En su intento por refutar las teorías de Riegl sobre la evolución de los 

estilos, expondrá alternativas a partir de la psicología del conocimiento y las ideas de Popper, 

especializándose aún más en el campo de la psicología de la representación, la abstracción y la 

expresión. Su interés en la psicología y la imagen se refleja en sus libros Illusion and Art

(1973), The image and the Eye. Further studies in the Psychology of Pictorial Representation

(1982), The uses of Images: Studies in the Social Function of Art and Visual Communication

(1999)… donde matiza y amplía las teorías de arte e ilusión, la representación del parecido, la 

expresión gestual, el movimiento o la perspectiva  (Montes Serrano, 2002)… 

Otro de los miembros más destacados de la Escuela de Warburg fue Erwin Panofsky. 

Nació en Hannover, en 1892, enseñó en la Universidad de Hamburgo desde 1921, hasta que 

tuvo que emigrar a Estados Unidos, donde murió en 1968. Dedicó su carrera a encontrar los 

vínculos entre la Antigüedad, el Medievo y el Renacimiento a través de los sutiles cambios en 

sus formulaciones iconográficas. Se interesó en descubrir la persistencia del mundo pagano a 

través de la Edad Media cristiana hasta Renacimiento. Para ello, estudió cómo los temas 

mitológicos y las corrientes filosóficas del mundo antiguo se habían integrado en la tradición 

cristiana creando una forma consistente que fue la base de la civilización occidental, desechando 

las teorías historiográficas que presentaban la Edad Media como una ruptura con la Antigüedad. 

Con un arsenal de información literaria, teológica, científica, filosófica y política, relacionó 

textos e imágenes con el periodo que los produjo, indagando metódicamente en sus 

antecedentes icónicos.    

A lo largo de su vida trabajó en muy diferentes temas. Su tesis doctoral, titulada La

teoría artística de Durero (1915), se centró en la figura de Alberto Durero, a quien dedicará 

algunos trabajos más, como La melancolía de Durero (1923) o Vida y Arte de Alberto Durero

(1943). Se interesó mucho por la teoría del arte, tema sobre el que publicará sus trabajos más 

excelentes, Idea: contribución a la historia de la teoría del arte (1924), La perspectiva como 

forma simbólica (1927), Estudios sobre iconología (1939), El significado en las artes visuales

(1955)... 

Su obra supuso una profunda renovación para los estudios de Historia del Arte y la 

definición de su método iconológico provocó un cambio en la consideración de la 

representación artística hacia una perspectiva íntegra y global. Su pensamiento se enmarca en la 

reacción en contra del formalismo exacerbado que Wölfflin predicaba, alegando que campo 

estilístico y significado no podían ser separados: En la obra de arte la forma no puede 

separarse del contenido, la distribución del color y las líneas, la luz y la sombra, los volúmenes 

y los planos [...] deben entenderse como algo que comporta un significado que sobrepasa lo 

visual (Panofsky, 1972). 

Afín a la Psicohistoria de Riegl o Dvorak, plantea que la obra artística presenta una 

fuerte conexión entre fenómenos históricos intrincados y el pensamiento coetáneo. Para 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

195

entenderla, es necesario conocer la historia, estética, ideología religiosa, literaria, filosófica así 

como la situación social de una determinada época. Panofsky rebasa el campo de la iconografía 

cuando pretende hallar el significado profundo de la imagen, pues ésta refleja escenarios 

históricos concretos que dejan su huella en la forma misma de la obra e introducen nuevas ideas 

impulsadas por cambios temporales y mentales, a los que pretende acceder la iconología 

(Lafuente Ferrari, 1972).  

Con todo, Pierre Francastel lanzará ataques contra el método de Panofsy, reprochándole 

haber concebido las relaciones del arte y la sociedad como pasivas y de pura dependencia. Para 

la sociología del arte, Panofsky, al relacionar obras de épocas diferentes por contenidos 

semejantes, supone que unas y otras tienen en común ciertas tendencias generales y esenciales 

del espíritu humano, con lo que establece una continuidad entre todas las culturas que sólo 

puede sostenerse si se ignoran las diferencias entre modos de producción y formaciones sociales 

(García Canclini, 1979).  

Panofsky publicó la primera versión de su método de interpretación de obras de arte en 

1932 en la revista Logos, nº 21 y lo tituló Das Problem der Beschreibung nud Inhaltsdeutung 

von Werken der bildenden Kunst. Lo recuperará para la edición de los Studies in Iconology

(1939) así como en Meaning in the Visual Arts (1957).  

En estas obras, reitera que la Iconología debe poner el énfasis en el desciframiento del 

contenido y de la intención expresiva y propone: 

Cuanto más se equilibre la relación entre la importancia concedida a la idea y la atribuida 

a la forma, con tanta mayor elocuencia manifestará la obra lo que se denomina su 

contenido. Este contenido, en cuanto distinto del tema tratado, puede ser descrito, según las 

palabras de Peirce, como aquello que una obra transparenta pero no exhibe. Es la actitud 

fundamental de una nación, un período, una clase social, un credo religioso filosófico: todo 

esto cualificado inconscientemente por una personalidad y condesado en una obra 

(Panofsky, 1979).  

Panofksy pretendió demostrar la unidad de todos los fenómenos culturales de un 

periodo determinado en busca de analogías entre obras aparentemente heterogéneas, con el 

objetivo de definir los principios fundamentales que las unen, ya que son la prueba de que 

expresan una misma visión del mundo y de que remiten a una estructura subyacente e 

inconsciente que modela el pensamiento y el arte de una época determinada (Gómez, 2003). 

Antes de iniciar cualquier análisis será fundamental recoger y verificar toda información 

disponible sobre el medio, el estado de conservación, la época, el autor y el destinatario. Una 

vez superada esta primera fase de recopilación de datos, podremos seguir los pasos que 

Panofsky denominó como una investigación arqueológica de la obra de arte (Panofsky, 1979): 

Fijar espacio y tiempo histórico de la obra. 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

196

Cotejar la obra que estudiamos con otras del mismo género. 

Aislar las aportaciones individuales del artista de las de sus antecesores y 

contemporáneos.  

Analizar los textos que reflejen convenciones estéticas del momento, consultando la 

“historia de los motivos” y atendiendo a los principios formales que rigieron la creación 

artística de la imagen. Estudiar la interacción entre las influencias literarias y estas 

tradiciones de representación para fundamentar una “historia de los tipos”. 

Consultar textos teológicos o mitológicos, para la identificación del tema.  

Familiarizarse con las condiciones filosóficas, religiosas y sociales de otras épocas y 

culturas, lo cual permitirá corregir la subjetividad inherente a cualquier interpretación 

histórica de la imagen.  

Panofsky dividió su método iconológico en tres fases atendiendo a los distintos niveles 

de significado que pueden encontrarse en la obra artística (Vid. Tabla 2) (Panofsky, 1972; 

1979):

1. Fase Preiconográfica. 

Significación primaria o natural. Identifica las formas puras inmediata y 

simultáneamente como representación de objetos naturales, captando ciertas cualidades 

expresivas como un gesto, una postura, una atmósfera... Se trata de una interpretación 

elemental, descriptiva y empática, basada en la reacción sensible del observador ante el objeto 

que contempla. Panofsky la divide en significación fáctica, aprendida sencillamente al 

identificar formas visibles con objetos conocidos, y significación expresiva, matiz psicológico 

captado gracias a la empatía o sensibilidad. Se basa en aplicar la experiencia práctica, cuando 

ésta no es suficiente, será necesario acudir a un libro o a un especialista. Sin embargo, esto no 

garantiza su corrección, de manera que será necesario aplicar los supuestos que propone la 

historia de los estilos, que estudia cómo, bajo diversas condiciones históricas, objetos y 

acontecimientos se han expresado a través de determinadas formas.   

2. Fase Iconográfica.

Significación secundaria o convencional. Es inteligible en lugar de sensible, establece 

una relación entre motivos artísticos y temas o conceptos aceptados comúnmente en el contexto 

en el que se produjo la imagen. Al entrar en el mundo de los hábitos sociales y culturales, debe 

tener en cuenta los supuestos no conscientes que aplican los sujetos en su determinado contexto. 

Su fin es la identificación de la imagen, las historias y las alegorías, compete por tanto a la 

iconografía y supone una identificación correcta de los motivos. Gracias a su labor descriptiva y 

clasificatoria, la Iconografía informa sobre cuándo y dónde determinados temas fueron 

representados a través de unos u otros motivos específicos, fija fechas y establece la 

autenticidad de las obras. Por ello, se conforma como una base indispensable para toda 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

197

investigación posterior.  Supone un conocimiento de los temas a partir de las fuentes literarias y 

orales que podría haber utilizado el autor de la obra. No obstante, esto no es suficiente, es 

necesario conocer la historia de los tipos, que expresa la forma en que, en un determinado 

contexto, los temas y conceptos específicos se han expresado a través de los objetos y 

acontecimientos.  

3. Fase Iconológica. 

Significación intrínseca o contenido. Las formas puras, los motivos y las alegorías son 

manifestaciones de principios subyacentes, en palabras de Ernest Cassier, “valores simbólicos”, 

su descubrimiento e interpretación es el objeto de la iconología, en contraposición de la 

iconografía. Estudia los cambios en el tratamiento de los temas, lo cual refleja los cambios en la 

sensibilidad del momento, así como es prueba de que una determinada doctrina filosófica o 

religiosa influye en las formas. Estos cambios reflejan situaciones históricas concretas que dejan 

su huella en la forma de la obra e introducen nuevas significaciones advenidas por cambios 

mentales y temporales. La iconología recoge los datos recopilados por la iconografía e investiga 

sobre ellos, su origen, interacción, influencias, propósitos y tendencias. Pretende conocer los 

principios básicos por los que se elige un determinado motivo, para ello, es necesario lo que 

Panofsky llama una “intuición sintética”, que inevitablemente se verá condicionada por la 

cosmovisión y psicología del intérprete. Esta subjetividad puede ser corregida por la historia de 

los síntomas culturales en general8, que investiga el modo en que en un determinado contexto, 

las tendencias generales y esenciales del espíritu humano se expresan a través de temas y 

conceptos específicos. Es decir, contrastar el contenido de la obra con otros documentos 

vinculados a ésta en la mayor cantidad posible y a la inversa, contrastar los acontecimientos 

históricos con las obras de arte del momento, alcanzando la interdisciplinaridad:  

En la búsqueda de las significaciones intrínsecas, o contenido, es donde las diversas 

disciplinas humanísticas coinciden en un mismo plano, en lugar de subordinarse las unas a 

las otras. (Panofsky, 1979).  

Pese a que Panofsky distingue tres esferas para el estudio de la obra de arte, defiende 

que ésta debe tratarse como un fenómeno único, global e indivisible. Por ello, el método 

iconológico es de síntesis, más que de análisis.    

Fase

interpretativa 

Objeto de 

estudio
Expresión Significado 

Herramienta 

interpretativa 

Principio

Correctivo

Preiconográfica Motivo Formas puras 
Primario o 

Natural
Experiencia y 

empatía 
Historia del 

Estilo

Iconográfica Alegoría
Temas 

específicos 
Secundario o 
Convencional 

Fuentes 
literarias 

Historia de los 
tipos

Iconológica Valor simbólico 
Tendencias de 

la mente 
humana 

Intrínseco o 
Contenido

Intuición 
sintética 

Historia de los 
símbolos

Tabla 2. Método iconológico de Erwin Panofsky. 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

198

Su voluntad fue crear una historia de las ideas de la humanidad a partir de los 

contenidos iconográficos de las imágenes, es decir, plantear la Historia del Arte como la 

Historia de las ideas y contenidos ideológicos del mundo del imaginario del hombre. Convirtió 

así la representación artística en un objeto igualmente interesante para el historiador del arte 

como para cualquier otro historiador. 

3.3. La Sociología del Arte. 

Durante el siglo XX, una nueva renovación metodológica impulsa la introducción de la 

Sociología en los estudios históricos. Desde un principio la relación entre Historia y Sociología 

ha sido muy estrecha, ya que esta última afirma que resultaría inaceptable una Historia que no 

fuera social o una Sociología que ignore los procesos de formación de las estructuras que 

estudia. La Sociología del Arte se encuentra dividida en muy diversas corrientes, desde la 

sociología de las obras de la civilización de la escuela de Warburg, el empirismo de Alphons 

Silbermann, el marxismo o el estructuralismo presentado por Pierre Francastel, su relación se ha 

distinguido siempre por un largo desacuerdo. Entre ellos, Silbermann cuestiona la indefinición 

metodológica de la sociología del arte así como la carencia de un marco teórico único de 

análisis.

La influencia de la Sociología en la teoría del arte la llevará a cuestionarse 

profundamente el idealismo, que pretendía presentar al artista como un genio inspirado cuyo 

contexto no le afectaba en la elección de forma y contenido para la composición de la temática 

de sus obras. Muy al contrario, la Sociología defiende la necesidad de reconocer los 

condicionamientos que derivan de la producción, circulación y consumo de los bienes artísticos 

y pretende estudiar las prácticas simbólicas en relación a las formas materiales de producción. 

La representación artística se enriquece con las miradas e imaginación del público, al 

circular por clases sociales y periodos distintos, su sentido se altera y se va redefiniendo: la 

comunicación y recepción de la obra son momentos constitutivos de la misma. El arte se 

transforma para redefinir sus vínculos con la sociedad, es por ello que para la Sociología, el 

objeto de estudio no puede ser la obra de arte sino el proceso de circulación social en el que 

sus significados se constituyen y varían (García Canclini, 1979). 

Para entender el arte en la sociedad, es imprescindible estudiar cómo se inserta éste en 

el contexto social y analizar en qué medida se deforma por sus condicionamientos 

socioeconómicos e ideológicos y con qué medios es capaz de reactuar sobre ellos. Para 

descubrir cuáles son los condicionamientos sociales que influyeron en la creación de la obra de 

arte, es necesario incluir la obra en la trayectoria global del artista, estudiar la escuela o taller en 

el que se incluye el autor de la obra y conocer el mundo que rodea a esta escuela de artistas y su 

gusto estilístico.

La sociología del arte afirma que es posible correlacionar la elección de las formas 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

199

artísticas con una determinada clase social, ya que reflejan aspectos inconscientes y afectivos 

propios de su grupo, por lo que no es posible tomar la cultura como un hecho global. No es 

posible separar el contenido de la forma porque lo ideológico actúa simultáneamente en lo que 

las imágenes expresan y en el modo en el que se representan (García Canclini, 1979).  

El método para el análisis sociológico del arte pasaría por diversas fases, que podrían 

resumirse de este modo (García Canclini, 1979): 

1. Delimitación del contexto. 

Análisis de la influencia de macrocondicionamientos o condicionamientos mediatos

sociales sobre el arte. Estudiar cómo el desarrollo tecnológico e industrial propone 

nuevos escenario para la representación artística.  

Análisis de microcondicionamientos o condicionamientos inmediatos. Cómo 

repercutieron las transformaciones tecnológicas en la relación entre los artistas y los 

materiales. La sociología del arte niega el individualismo, ya que la elección de los 

temas por los artistas estarán condicionados por su pertenencia a una determinada clase 

social.

2. Ubicación del arte en la estructura social.  

Análisis de la estructura general de la sociedad y sus relaciones de dependencia, 

incluyendo modo de producción, formación socioeconómica, coyuntura... 

Análisis del lugar asignado al arte en el conjunto de la estructura social, económica, 

tecnológica, política, religiosa, así como su relación con la estructura de clases.

3. Estructura del campo artístico. 

El proceso material. En el que se incluyen los medios de producción o tecnología y las 

relaciones sociales de producción, divididas en tres escalones: artistas, intermediarios y 

público; instituciones, comercios y propaganda; y por último las relaciones 

internacionales.

El proceso ideológico. Estudiar la representación en imágenes de los condicionamientos 

socioeconómicos por parte del artista así como el estudio de cómo se refleja la doctrina 

ideológica de otros textos, artistas, difusores y público en la realización e interpretación 

de la obra.

La élite dominante apoya su hegemonía en la opresión económica y en el control 

ideológico. Por ello, el arte es un hecho social utilizado como instrumento de sumisión 

hegemónica por parte de las clases dominantes hacia las sometidas, para distinguirse y emitir 

información deformada. El arte puede usarse para legitimar la opresión tanto como para 

movilizar a los oprimidos, tanto para conocer y comunicar como para enmascarar y dividir, 

proyectando los conflictos existentes en la estructura social (García Canclini, 1979). 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

200

El máximo representante de la Sociología del Arte, Arnold Hauser, autor de The social 

history of art (New York, 1951) y The Sociology of Art (Chicago, 1982), dedicó su vida a 

analizar las funciones sociales de los participantes en el proceso estético, artistas, mercaderes, 

críticos, mecenas, público... en cada época. Se preocupó por analizar los medios por los que el 

arte vincula a la sociedad a través de los diferentes estilos decorativos, por lo que trabajó en la 

relación entre el arte y los medios de comunicación de masas. En su creencia en que el proceso 

artístico encuentra diferentes manifestaciones según las clases sociales, distingue entre: 

Arte del pueblo, de trabajadores e ignorantes, que participan de él como productores o 

receptores.

Arte popular, del público medianamente ilustrado, burgués y pasivo, tiende a la 

masificación. 

Arte de las élites, el único y verdadero, pues responde a la fórmula del arte por el arte.  

Esta clasificación se toma hoy de forma mucho más moderada. La sociología marxista 

prefiere afirmar que las clases sociales participan de un modo desigual de los medios de 

producción, lo cual condiciona diferentes accesos a la educación y a los sistemas estéticos. Al 

mismo tiempo, se pregunta cómo las relaciones de producción y los intereses de clase han 

condicionado y deformado, en cada etapa, la práctica artística. Para la sociología marxista, el 

arte no sólo representa las relaciones de producción, las realiza (García Canclini, 1979), porque 

no es posible concebir siquiera una producción material o económica que no sea al mismo 

tiempo producción de sentido o de símbolo (Giménez, 1978).  

En esta línea, Karl Mannheim, estudioso de la sociología del conocimiento y autor de 

obras como Beiträge zur Theorie der Weltanschauungs-Interpretation (Contribuciones a la 

interpretación de la visión del mundo, Hölzel, 1923), propuso que la obra de arte podría 

analizarse siguiendo dos perspectivas:  

El método inmanente, que se centraba en el análisis estético de la obra, así como en los 

contenidos explícitos de ésta y que correspondía al campo de la estética. 

El método genético, que examina la génesis histórica y social de la imagen, entrando en 

el campo de la sociología, que busca analizar las condiciones sociales del surgimiento 

de una corriente artística o una obra de arte.  

La propuesta de Mannheim es dar con un método que uniera las dos alternativas, pues 

un sociólogo de la cultura no podía contentarse con analizar sólo los aspectos exteriores, sino 

que debía incluir en su análisis la obra misma. Esta síntesis se tradujo en su método de 

interpretación documental, cuyo objetivo era descubrir en la representación artística la 

expresión de una postura ante el mundo característica de la época en la que ésta fue realizada, 

demostrando que en las diferentes esferas de la cultura de una época se puede encontrar un 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

201

estilo común.  

En su libro de 1923, Contribuciones a la interpretación de la visión del mundo,

Mannheim distingue tres niveles de sentido en su método documental sobre los que más tarde 

Panofsky asentaría su método iconológico (Barboza, 2006): 

Sentido objetivo. 

Reconocer la imagen. La imagen se interpreta como la representación de una situación 

concreta. Para su correcta interpretación, es necesario contar con la experiencia cotidiana, de 

forma que sea posible reconocer en una imagen la representación de un determinado objeto. 

Para ello, será imprescindible el conocimiento de los principios estilísticos.

Sentido expresivo.  

Reconocer la intención del artista. Analiza el contenido expresivo que el artista intenta 

manifestar a través de su obra. Se diferencia del segundo estrato de significación que propuso 

Panofsky en que pretende revelar la intención del autor de la obra, mientras que el estrato 

iconográfico busca mostrar el conocimiento literario transmitido a través de la obra.  

Sentido documental. 

Reconocer la realidad que representa. Busca desvelar en la imagen la visión del mundo 

que se manifiesta en ella. Se corresponde con el nivel iconológico de Panofsky, pues entiende la 

imagen como un documento que expresa la determinada actitud emocional del período o la 

sociedad que la produjo.  

Como sociólogo de la cultura, Mannheim creyó fervientemente en la aplicación de este 

método a todo fenómeno humanístico y no sólo al arte. El método social de la cultura se revela 

como global e interdisciplinar, pues examina los aspectos tanto formales como de contenido, 

analizando la concepción del mundo que todo fenómeno cultural contiene, mostrando que las 

diferentes esferas culturales de una generación se expresan con un estilo común (Barboza, 

2006).  

4. Iconografía y Arqueología: La búsqueda del método. 

La Iconografía es una línea de trabajo actualmente muy activa en la historiografía 

española. Dentro de la Arqueología, es una disciplina que promete una muy fértil investigación 

y abre grandes expectativas en la comunidad científica, ya que permite la aproximación al 

pensamiento ideológico, político, económico, religioso, etc. de las sociedades de la Antigüedad. 

En España, los debates entorno a su metodología son frecuentes. Más allá de la labor 

desarrollada en los diferentes Departamentos de las Universidades,  destacan los trabajos de 

investigadores como el Dr. Ricardo Olmos (Director de la Escuela Española de Historia y 

Arqueología de Roma), la Dra. Mª Paz García-Bellido (CSIC), el Dr. Javier Arce (CSIC) o la 

Dra. Fabiola Salcedo (CSIC). Pese a los esfuerzos de estos dos últimos estudiosos, en la 

actualidad, la mayoría de los trabajos destacados se centran en la iconografía ibérica, por lo que 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

202

el potencial que conllevan los signos hispanorromanos, dentro del contexto Mediterráneo en el 

que se desarrollan, está menos considerado.  

En palabras del Dr. Olmos, la Iconografía ha contribuido al despertar del sueño 

dogmático de una Arqueología encerrada en el Positivismo y tan escéptica que sólo aceptaba lo 

palpable, contable y demostrable (Olmos, 1996). La pretensión de tratar a la Historia como una 

ciencia empírica, empobrece los resultados que ésta puede ofrecernos. Si aceptamos las tesis de 

Ortega y Gasset, reconoceremos que el hombre no se puede medir y, por ello, deberemos 

admitir que tampoco se puede contabilizar su pensamiento, el cual embarga gran cantidad de 

hechos que forman parte de lo inconsciente y lo irracional. A pesar de los riesgos que entraña la 

ambigüedad de cualquier lectura iconográfica, es, hoy por hoy,  una de las mejores herramientas 

que tiene la Arqueología para desvelar los signos culturales de la Antigüedad. 

La explosión de los estudios iconográficos en la Arqueología se produjo en los años 70, 

cuando la fe en las tipologías y el interés por lo oriental lleva a la aparición de abundantes 

estudios de las imágenes fenicias, egipcias, sirias y chipriotas. Actualmente, la Arqueología se 

encuentra en un estadio de revolución metodológica. En este panorama de profusión en la 

publicación de libros, concesión de investigaciones y planteamiento de innovaciones teóricas, es 

necesario incluir la necesidad de proponer nuevos modelos de razonamiento para repensar la 

imagen de la Antigüedad desde su propio lenguaje. La Iconografía ha conseguido abrirse 

camino en el método arqueológico considerando múltiples puntos de vista, como el estudio 

antropológico, artesanal, del comercio, de la religión, de la relación del hombre con la 

naturaleza o la semiótica de la imagen.  

Los enfoques con los que se puede utilizar la Iconografía por la Arqueología son pues 

muy abundantes. Gracias a ella, podemos acercarnos a muchos aspectos de la Antigüedad, en 

particular a las sociedades sin textos, como la fenicia o la ibérica, donde sin las imágenes, habría 

sido muy difícil, si no imposible, estudiar puntos importantes, como los procesos de 

transformación de las estructuras de la sociedad y de su ideología, la función política y 

propagandística del mito, el valor de los signos icónicos como indicio territorial y de identidad 

de grupo, la investigación de los ritos de iniciación a través de su representación artística...

Igualmente son fértiles los puntos de vista metodológicos y teóricos del uso de la 

iconografía en la Arqueología. Así, el debate está abierto al estudio de la imagen en relación a 

sus valores simbólicos y narrativos, la renovación de los sistemas de análisis y clasificación de 

los signos (con el fin de establecer una tipología de los mismos que facilite su catalogación para 

el posterior estudio de su origen y evolución) o al estudio de los motivos en relación a los 

soportes en los que estos se realizan.  

En su investigación sobre la comprensión de la iconografía ibérica, Ricardo Olmos 

recuerda la necesidad de encontrar un método más o menos consensuado y que pueda ser 

utilizado por los arqueólogos para el análisis de las imágenes de la Antigüedad. La propuesta de 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

203

Olmos se basa en el análisis de los lenguajes de la representación artística, estableciendo 

(Olmos, 1993, p. 92): 

Su Sintaxis: Donde se constituyen las relaciones más o menos constantes que, dentro de 

un dilatado grupo de imágenes, se pueden descubrir mediante la combinación de tipos 

icónicos. Valorar origen y evolución de esta correlación de tipos a favor de la 

transformación del contenido será fundamental, pues enuncian la evolución en las 

sensibilidades, tendencias y mentalidades.  

Su Semántica: Analizar las relaciones de significados. Éstas se asientan en la capacidad 

de metamorfosis de los símbolos al combinarse entre sí. En este sentido, es interesante 

considerar la pervivencia de los valores semánticos así como sus cambios en el tiempo.  

Esta necesidad de establecer una metodología consensuada, unida a la obligatoriedad en 

los estudios humanísticos de lograr la implicación de diferentes ciencias en un marco de 

interdisciplinaridad, implica el uso, complementario de la propuesta de Olmos para el análisis 

de la imagen, de herramientas terminológicas procedentes de la Semiótica, como las que a 

continuación se describen:   

1. Signo y Semiosis. 

El proceso por el cual algo funciona como signo se denomina semiosis. Según Eco, la 

semiosis es una acción, una influencia, que es o implica una cooperación entre tres cosas: el 

signo, su objetivo y su intérprete [...] Esta influencia tri-relativa no se puede nunca dividir en 

acciones entre pares. (Eco, 1972) Para Morris (1936), podemos considerar que un objeto es un 

signo en cuanto alguien es capaz de interpretarlo como tal. Según Saussere, el signo es una 

entidad psíquica de dos caras íntimamente unidas y que se reclaman recíprocamente, el 

significante (en nuestro caso, la forma de la imagen) y el significado (el concepto). (Saussere, 

1981) Expresión y contenido se relacionan estrechamente en las circunstancias previstas por un 

código convencional.  

2. Semiótica.

La ciencia que se encarga de estudiar la semiosis es la semiótica. Es la teoría general de 

los signos, la ciencia de las propiedades generales de los sistemas de signos. Peirce la califica 

como la doctrina de la naturaleza esencial y las variedades principales de la semiosis. (Peirce, 

1934) Peirce, en su afán por encontrar el mecanismo por el que los signos lingüísticos se 

combinaban para crear un lenguaje, opinaba que el estudio del signo comunicativo debía ser 

primordial. No es de extrañar, pues según Eco la semiótica estudia todos los procesos culturales, 

entre ellos, la comunicación. Este autor considera dos niveles o umbrales dentro de esta ciencia. 

El umbral inferior de la semiótica está formado por el límite entre señal y sentido; el umbral 

superior, por los fenómenos culturales, que son sin ninguna duda signos (Eco, 1972). Es decir, 

en el nivel más bajo de la semiótica, encontramos la actualización de cada señal en un contexto 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

204

determinado, mientras que en el nivel superior se ubicaría la propia comunicación, que no es 

más que una concreción del conjunto de signos que compone la lengua. 

Por otra parte, Morris (1936) confiaba en que el individuo contemporáneo, que aún 

estando sometido a un interminable acoso de signos con los que otros pretenden conseguir sus 

fines, pueda llegar a conducirse crítica e inteligentemente. En otras palabras, la lengua se 

compone de signos que permiten establecer un vínculo entre palabra y realidad. Este vínculo se 

crea por convención, por lo que los hablantes de una lengua deben aprender su significado 

necesariamente, con el fin de poder utilizarlo adecuada e inmediatamente. 

3. Icono, Índice y Símbolo. 

El icono pertenece a una clase de signos linguísticos que, junto al índice y al símbolo,

permite establecer una relación bipolar entre el signo y la cosa o referente. Estos son los tres 

elementos más importantes dentro de las relaciones semióticas. El icono, del griego , se 

construye a partir de una semejanza existente o preexistente, es decir, niega la idea de que los 

signos puedan ser convencionales. En la plástica, el icono es aparentemente natural y análogo a 

los objetos que sustituye. Basándose en el carácter sintético de las imágenes, el icono goza de 

una relación directa y simultánea con la realidad, al tiempo que la  representa, transforma y 

reconstruye en un proceso semiótico. (Zunzunegui, 1985) El índice funciona como signo de 

acuerdo con una relación causal establecida entre dos fenómenos, por aparición conjunta 

temporal-local. Por ejemplo, el humo es un índice de fuego. (Peirce, 1934) El término que 

completa este grupo es el símbolo, palabra que procede de la voz griega . En la 

semiótica de Peirce (1934) y Morris (1936), frente al icono y el índice, el símbolo es un signo 

que representa su objeto por convención (esto es, por arbitrariedad) y que funciona basado en un 

enlace realizado al azar entre el cuerpo sígnico y el concepto. Por tanto, su comprensión exige 

interpretación, no sólo contemplación y sólo tendrá sentido dentro de la comunidad que lo crea. 

Según se desprende de estas ideas, no es fácil mantener la relación entre similitud objetual 

(icono), contigüidad vivencial (índice) y analogía institucionalizada (símbolo).

4. Metáfora.

Si acudimos a los diccionarios de lingüística, encontramos distintas acepciones de 

metáfora. Lewandowski (1995) habla de metáfora, como la transposición entre 

significados y designaciones. Esta relación se basa en las similitudes de aspecto externo, 

función y uso a través de la comparación implícita entre estos factores. Este autor retoma el 

enfoque de Schippan (1972), que concibe la transposición basada en las similitudes entre 

significado primario y secundario, que pueden tener su origen en las relaciones de similitud 

entre ellos.

5. Alegoría.

Una forma especial de metáfora es la alegoría. Según el Diccionario de la Real 

Academia, una alegoría es una ficción en virtud de la cual algo representa o significa otra cosa 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

205

diferente. En otros términos, una creación en la que una cosa representa o significa otra 

diferente. Suelen representar ideas abstractas o virtudes humanas, por lo que su carácter es 

esencialmente moralista.  Las grandes escuelas y pensadores de la Antigüedad han recurrido a la 

alegoría como medio para exponer sus modelos filosóficos. En escultura y pintura, es la 

representación simbólica de ideas abstractas por medio de figuras. En un discurso u obra, 

supone el uso de un conjunto de varias metáforas consecutivas presentando un sentido recto y 

uno figurado, ambos completos con el fin de dar a entender una cosa expresando otra diferente.  

Para Cochin, la alegoría, por servir de lengua universal a todas las naciones, tiene la 

necesidad de ser clara, explicativa, elocuente.  Privada de sus cualidades esenciales ella no 

ofrece más que un enigma oscuro, fatigante, descontextualizado, similar a lo que los egipcios se 

esforzaron por cubrir con un velo impenetrable (Gravelot y Cochin, 1791).  

6. Metonimia. 

En lo que respecta a la metonimia, Lewandowski (1995) dice que es la sustitución de 

una expresión por otra relacionada con ella en forma real, esto es, causal, local o temporal. En 

otras palabras, se habla de una figura literaria mediante la cual un término es sustituido por otro 

ligado al primero por relación de contigüidad: la parte por el todo, la causa por el efecto, el 

autor por su obra, etc. Su significado depende estrechamente de su concordancia con el 

contexto.

7. Personificación. 

Característica del pensamiento mítico, se define por expresar cualquier idea en forma 

humana. En la objetivación, la idea no vendrá expresada en forma humana, sino a través de un 

objeto animado o inanimado.  

8. Atributos.

Se trata de objetos animados, animales o vegetales, o inanimados, que se encuentran en 

estrecho contacto con la personificación, matizan su significado, la  identifican y le transfirieren 

parte de su naturaleza. Los atributos pueden ser exclusivos de una personificación, distintivos de 

ésta, por lo que pueden llegar a sustituirla, o compartidos, donde su significado variará en 

función de la personificación a la que acompañen. (Salcedo, 1996) 

9. Adjuntos.

Transmiten una idea a una personificación, pero su referencia simbólica no es única. Se 

caracterizan por una polisemia o ambigüedad de significados que los hacen insuficientes para 

distinguir inequívocamente una personificación, por lo que no pueden sustituirla.  

Los términos presentados confirman que la sintaxis y la semántica se entrelazan 

íntimamente tal y como lo hacen forma y contenido, inseparablemente y al servicio de la 

comunicación de un determinado mensaje. Sin embargo, la mayor o menor comprensión del 

significado intrínseco de la imagen derivará de nuestro mayor o menor conocimiento de los 

contextos en los que ésta se desarrolla.  



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

206

4.1. El estudio de los contextos. 

Si intentamos estudiar un signo ignorando la coyuntura espacio temporal en la que éste 

se crea, la lectura que obtendremos no tendrá la consistencia científica que se demanda. De 

igual modo es necesario tener en cuenta la versatilidad de un signo, ya que podría haber tenido 

varios significados, así como sucesivos usos, mientras que nosotros vemos sólo uno. Para 

corregir este problema, habrá que recurrir a la lectura de las piezas en relación a otras y ello 

dentro del contexto artístico y tecnológico en el que se encuentra la sociedad que estudiamos, 

vinculándolas, de forma dialéctica, al enorme circuito de intercambios ideológicos y materiales 

que fue el Mediterráneo. Habrá que atender a las advertencias de Aby Warburg, que, como 

hemos visto en el apartado anterior, proponía que en una misma época podían convivir 

tendencias y cosmovisiones diferentes9.

El mundo antiguo no fue homogéneo, como habitualmente se cae en la tentación de 

pensar, fue enormemente rico y plural. Por esta razón, pretender analizar las imágenes como 

unidades aisladas en sí mismas no es posible. No son autónomas, hay que utilizar un método en 

el que se las trate como unidades dentro de un sistema global, teniendo en cuenta el amplio 

número de condicionantes con los que éstas se relacionan.  

4.2. Soporte y Contenido. 

A la hora de enfrentarnos con el estudio de la imagen en la Antigüedad, hemos de 

recordar que, exceptuando el helenismo, el arte rara vez tuvo como fin crear belleza o generar 

placer estético. Las imágenes tuvieron un significado más trascendente, habitualmente religioso, 

en relación al culto, o social, como expresión de poder y vehículo para la transmisión de 

mensajes desde los grupos dominantes a los dominados. El análisis iconográfico desde una 

perspectiva histórico – arqueológica apreciará los valores estéticos de las piezas, pero 

únicamente en la medida en que manifiestan un mayor o menor grado de destreza técnica, a 

veces resultado de una influencia foránea,  revelando los recursos económicos de quienes las 

encargaron. Este punto de vista persigue ensalzar la función social de la imagen, 

independientemente de su relativa belleza. Desde una perspectiva histórica, la calidad de una 

obra sólo debe juzgarse a raíz de dos factores, el técnico y el económico, teniendo presentes que 

en la investigación debe trabajarse con obras más y menos bellas. (Quesada, 1997)  

Por esta misma razón es casi imposible utilizar las categorías más comunes de la 

historia del arte para dividir las producciones artísticas de la Antigüedad. Artes mayores o 

menores, carácter público o privado o significado más o menos político son cualidades 

difícilmente determinantes para una clasificación de las piezas. Por ello, habitualmente se utiliza 

un criterio divisorio en función de los soportes, pese a la dificultad que entraña separar, en 

muchos casos Arquitectura, Escultura y Pintura. Para la aplicación de un método iconográfico 

en la Arqueología, es forzoso tener en cuenta el material donde se trabaja la imagen. El estudio 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

207

pormenorizado de la relación tipo – soporte, lleva a la conclusión de que en muchas ocasiones 

interesa transmitir una determinada idea sobre una forma concreta y en un soporte preciso. Esta 

elección no será arbitraria, sino que dependerá de la intención con la que se encargó la 

realización de la pieza, reafirmando el uso sociocultural de la imagen.  

4.3. Referencias simbólicas y polisemia. 

Se acepta pues que, habitualmente, la imagen contiene más de un significado, aunque 

esto no sea siempre evidente. Esta ambigüedad polisémica de contenidos se vincula, en muchos 

casos, a los intereses de propaganda del poder. Para llegar a alcanzar una comprensión amplia 

del significado de la imagen, así como su origen y evolución, será necesario discernir el 

espectro referencial de la imagen, es decir, separar los estratos simbólicos que, sobre un mismo 

motivo y por la acción del tiempo, componen, como un puzzle, el significado intrínseco de la 

imagen. Revelar y describir estos estratos superpuestos permite la aproximación al 

conocimiento de cómo actúan los valores simbólicos de la mente humana a través del tiempo, y 

cómo dejan una marca reconocible de los intereses políticos por los que, posteriormente, se 

escogerán determinadas imágenes para expresar y legitimar el poder.  

Fabiola Salcedo distinguirá dos categorías para el estudio de las referencias simbólicas 

(Salcedo, 1999):  

Alusiones simbólicas. Manifiestan lo que un espectador concreto, culturalmente 

condicionado reconoce o identifica, frente a una imagen. Pueden existir varias alusiones 

simbólicas según el momento o el observador.  

Estratos simbólicos. Representan la genealogía del motivo. Es el repertorio de eventos 

superpuestos o alusiones residuales, que corresponden a un momento determinado del 

proceso de construcción de la unidad simbólica. No todos los estratos son igualmente 

influyentes en la constitución de una alusión y no siempre es posible captar el estrato 

primario, pues normalmente el significado original, se pierde con el tiempo. En la 

Antigüedad, el subconsciente y la memoria colectiva contaba con un enorme catálogo 

de símbolos, elementos visuales y de mitos, resultado de esto, los significados se 

superponían, enriqueciendo enormemente la elocuencia de la imagen. (Vid Tabla 3) 

Dada esta riqueza polisémica, hay que tener presente que existían imágenes cuyo 

contenido no era alcanzado por la mayoría de los receptores. Sin embargo, esto no suponía un 

grave problema, ya que el hermetismo y la ilegibilidad es un factor inherente a la sacralización y 

legitimación, que eran los objetivos últimos de las imágenes en la Antigüedad. Así, como señala 

Salcedo, lo incomprensible posee, en determinados contextos, una capacidad persuasiva y 

motriz basada en ese respeto, casi sagrado, que habita en lo más profundo de nuestro 

subconsciente. (Salcedo, 1999). 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

208

Unidad 
Simbólica/ 
Motivo 

Estratos / Genealogía Simbólica 
Efecto/
Alusión 
Directa

Primario Secundario Terciario 
Forma 

Referencia 
Original 

Propaganda subliminal 
indirecta

Propaganda política 
directa

Contenido 

Tabla 3. Genealogía simbólica. 

4.4. Expresión e Iconografía. 

Desde la Antigüedad, la imagen se ha utilizado a servicio de los intereses políticos. 

Durante la época romana incluso se creará un arte oficial que se expresará a través de todas las 

representaciones visuales con un único fin: la propaganda del poder. Ésta se expresará a través 

de tres cauces entrelazados e indivisibles (Salcedo, 1999): 

El Motivo Iconográfico. Es una garantía legitimadora, especialmente cuando la imagen 

es una alusión directa al poder. 

El Gesto, la Actitud y la Atmósfera. El gesto puede definirse como el mensaje que 

transmite una figura humana al margen de su fisonomía y de la relación con el resto de 

figuras que la rodean. Puede ser inherente o no al motivo iconográfico y modifica su 

significado. Convierte la acción que representa en un estereotipo que se mantendrá sin 

muchos cambios en el tiempo. En muchas ocasiones, el gesto puede rememorar un 

determinado ritual. (Salcedo, 1996, p. 41) 

El Estilo. Considerado como un lenguaje mediante el que las formas se relacionan entre 

sí para la constitución de un determinado mensaje. Es un vehículo de expresión de la 

cosmovisión de una comunidad. La sociedad oriental manifiesta una relación 

trascendente con el universo que se representa mediante la abstracción, por el contrario, 

el mundo clásico expresa una relación antropocéntrica, de dominio sobre el cosmos, por 

lo que su expresión artística será naturalista y orgánica. Pese a todo, hay que actuar con 

cautela, pues en un mismo documento podemos encontrar la convivencia de 

naturalismo y esquematismo.  

A pesar de los convencionalismos que hablan de un estilo clásico, como único y 

homogéneo y perdurable durante más de diez siglos (desde el V a. C incluso hasta el V d. C), el 

estilo artístico grecorromano no se mantendrá inalterable, sino que se transformará a lo largo del 

tiempo, de acuerdo a las necesidades que van surgiendo. (Ver Tabla 4)  



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

209

Estilo Concepto de Mimesis Lenguaje Relación con el espectador 
Clásico 
Siglo V a. C  

Construcción del 
parecido 

Medida, Simetría  Búsqueda de la perfección  

Helenístico 
a partir del Siglo 
III a. C  

Imitación fantástica Ilusión, Multiplicidad 
Deformación del objeto para su 
correcta visualización 

Tardoantiguo 
Siglo IV d. C 

Destrucción del 
concepto único de  
mimesis  

Lenguaje visual 
simbólico y abstracto 

Espectador participa 
activamente, pensándola y 
dotándola de sentido 

Tabla 4. Estilo Clásico.

A través de estos cauces, la imagen expresa las claves del mensaje de sugestión y 

atracción hacia las masas que utilizará el poder para cohesionarlas y dominarlas.  

5. Algunas conclusiones. 

Desde la definición renacentista de la Iconografía como colección de retratos y de la 

Iconología como guía para la representación apropiada de las alegorías, hasta el método de 

interpretación documental de Mannheim, pasando, cómo no, por el método iconológico de 

Panofsky, las transformaciones que han conocido estas ciencias son indudables. Estos cambios 

han ido en consonancia con los cambios advertidos en las distintas formas de entender y hacer 

Historia a lo largo de los siglos. Fiel al pensamiento ilustrado, el Positivismo negaba la 

posibilidad de entender los símbolos y las estructuras mentales del hombre sin caer en la 

elucubración. Sin embargo, la concepción de que la única historia que podía escribirse era 

aquella que podía ser cuantificada, pronto fue superada por un nuevo planteamiento que basaba 

su estrategia en la ampliación de las fuentes. En esta línea, se descubre la imagen como fuente 

fundamental. Warburg, Panofsky, Gombrich, Mannheim, entre otros, se sumerjen en el mundo 

de los símbolos y consiguen hacer ciencia. Constituyen un método propio para el análisis de las 

representaciones artísticas y salen victoriosos ante las críticas del Positivismo. Descubren que la 

comprensión de la imagen abre puertas a la comprensión de las mentalidades profundas de cada 

época, nos hablan de cómo se vivieron los cambios históricos propios de cada etapa y de cómo 

afectó al común de las gentes los cambios que sufrieron. Es decir, las imágenes, en dos palabras, 

hacen Historia.  

Como hemos visto a lo largo de este trabajo, la imagen no es un instrumento de uso 

exclusivo del historiador del arte, es también un documento que puede ser leído y analizado para 

la comprensión de la historia total del hombre. La imagen nos ayuda a acercarnos a la propia 

realidad de la época que estudiamos, aproximándonos al verdadero objetivo de la Historia: 

reconstruir y comprender la realidad humana en una determinada época. Y para ello, ¿qué mejor 

documento podemos encontrar si no es la propia plasmación plástica de la época de unos 

ideales, de una mentalidad, entendida como una forma de ver y enfrentarse a la vida? Pues 

siguiendo al profesor Martín González, la Historia se escribe, pinta, esculpe y estampa (Martín 

González, 1999). 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

210

Es preciso señalar la importancia de la Iconografía como puente entre el formalismo en 

la Historia del Arte y la abstracción erudita a la que lleva la Iconología en su máxima expresión. 

Pese a las críticas, la Iconografía se presenta hoy como una herramienta fundamental para el 

análisis de las fuentes gráficas de la Antigüedad. La descripción de las formas y estilos, para su 

encuadre en el espacio y el tiempo, así como la preocupación por el análisis del origen de las 

representaciones y su evolución serán imprescindibles para su identificación y reconocimiento. 

La Iconografía se ocuparía de la descripción y encuadre de las formas, para su clasificación 

metódica y posterior análisis del contenido. Se erige como paso fundamental, sin cuyo profundo 

análisis y estudio para el reconocimiento de los temas sería imposible entrar en el campo 

profundo del mensaje artístico que contienen las imágenes  (González de Zárate, 1991).  

No obstante, para la investigación histórica, considerar únicamente la descripción de la 

obra de arte no tendría ningún sentido, se remontaría al predominio del historicismo cultural y a 

las ideas rankeanas, ya largamente superadas, es aquí donde la Iconología se revela como un 

método esencial. Lo interesante del análisis iconológico es intentar llegar más allá de esa 

descripción, introducirse en los recovecos del simbolismo y descifrar qué es lo que realmente se 

ha querido decir o conseguir mediante éste. Lo importante es conocer por qué y para qué se ha 

utilizado el símbolo, a qué intereses responde y qué época y mentalidad representa.  

La relación entre el arte y la sociedad en la que éste se concibe es indivisible: una 

sociedad determinada demandará un paradigma de arte determinado. La Iconografía se 

convertirá en reflejo y testigo de la sociedad que la creó y de sus cambios y por ello, en un útil 

instrumento para el historiador. La imagen es un documento que se construye para perdurar en 

el tiempo, como propaganda del poder y como testimonio de su época, puesto que [...] las 

imágenes reflejan el estado de una sociedad y sus valores, así como sus crisis y sus momentos 

de euforia (Zanker, 1992).  

La imagen se revela como testigo de una época, nos informa de multitud de factores 

interesantes como son los económicos, culturales, espirituales... Se erige al mismo tiempo como 

testimonio de dos sectores de la sociedad aparentemente contrarios, el poder y el pueblo. El arte 

es propaganda del poder, recoge sus aspiraciones, sus dudas, sus intereses y ansiedades, pero, a 

la vez, queda impregnado de las preocupaciones del pueblo, ya que va dirigido a éste. La 

imagen constituye entonces un instrumento eficaz para la transmisión de valores en una 

sociedad altamente iletrada. El poder exige que las obras artísticas exhiban de forma evidente el 

dominio ejercido. La representación plástica actúa sobre el imaginario social y genera relaciones 

de hegemonía desde el inconsciente colectivo. Por ello, el estudio del poder, de su desarrollo y 

evolución estaría incompleto sin el estudio de las imágenes realizadas en ese periodo concreto. 

Poder y representación artística van siempre unidos, pues éstas fueron y son su medio preferido 

de expresión. 



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

211

6. Notas. 
1 Este estudio se inserta en el trabajo de investigación Tradición local e integración en el Imperio 

Romano de la Bética costera: un análisis desde la Iconografía, dirigido por la Pofesora Doctora Alicia 

Arévalo, a quien agradecemos su paciencia y apoyo. Este trabajo de investigación se encuentra 

actualmente en preparación dentro del Programa de Doctorado con Mención de Calidad de la Universidad 

de Cádiz, Fretrum Gaditanum: Sociedades Históricas gaditanas en el marco del Círculo del Estrecho y 

Del Mediterráneo. De la Prehistoria al Medievo.
2 Como veremos más adelante, Panofsky formuló, a través de su dilatada carrera, un nuevo método para 

el estudio de la Historia del Arte y que desarrolló en obras como Estudios de iconología, 1972, El

significado de las artes visuales, 1982, Idea, 1984...
3 Título con el que se conoció popularmente su obra Iconologia overo descrittione di diverse imagini 

cavate dall Antichitá et di propia inventione.
4 Sobre la obra y biografía de Emile Mâle, ver más en: A. VAUCHEZ, Emile Mâle (1862-1954): La

construction de l'oeuvre: Rome et l'Italie (Broché), Ecole Fraçaise de Roma, 2005. 
5 La Kunstwollen o voluntad artística pretende que los cambios de estilo son los síntomas de cambios 

profundos en los ideales estéticos, negando las propuestas idealistas que proponen una evolución del arte 

progresiva y ascendente hasta un llegar a un punto en el que degenera debido a una decadencia cultural. 

Para Riegl, el estilo no degenera, sino que cambia, no por catástrofes externas, sino porque cambian de 

forma dinámica e inconsciente los ideales estéticos o voluntad artística. Ésta reside en una especie de 

espíritu social presente en la cultura humana y que se impone tanto a las voluntades individuales como al 

tiempo. Riegl la relaciona con las actitudes sociales, religiosas y culturales de una época y su objetivo 

principal fue encontrar, a partir de analogías entre diferentes épocas, principios básicos fijos y 

permanentes en la historia del arte.  (PLAZAOLA, 2003, pp. 48- 51) 
6 Su interesante proemio sobre los estudios de Panofsky se encuentra en E. LAFUENTE FERRARI,

Introducción a la edición española de Estudios sobre Iconología, Erwin Panofsky, 1972, pp. XII.  
7 Traducido al castellano como Breve Historia del Mundo, 1999. 
8 Cassier la llamaría Historia de los símbolos.
9 Lo que él llamó espíritus de la época, criticando la Zeigest o espíritu de la época, en singular, de la 

escuela de Viena.  

7. Bibliografía. 

ALCIATI, A., 1985: Emblemas / Alciato. Akal. Madrid. 

BARBOZA MARTÍNEZ, A., 2006: “Sobre el Método de la interpretación documental y el uso 

de las imágenes en la sociología: Kart Mannheim, Aby Warburg y Pierre Bourdieu., 

Sociedade e Estado”. Brasilia, Vol. 21, nº 2. 

BAUDOIN, J., 1664: Iconologie. París. 

BENSE, M., 1973: La semiótica. Guía alfabética. Anagrama. Barcelona.  

BOUDARD, J. B., 1759: Iconología. Parma.  

CAMERARIUS, J., 1590: Symbola et emblemata. Nurnberg. (ed. Akademische Druck- u. 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

212

Verlagsanstalt, Graz, Austria, 1986-1988) 

COLONNA, F., 1499: Hypnerotomachia. Venetia.

COVARRUBIAS HOROZCO, S. de., 1611: Tesoro de la lengua castellana o española. Madrid. 

(Castalia. Madrid. 1995) 

DOMÍNGUEZ MONEDERO, A. J., 1997: Arte y Poder en el mundo antiguo. Universidad 

autónoma de Madrid: Ediciones clásicas. Madrid.  

DRIDON, A., 1844: Histoire de Dieu. París.

ECO, U., 1972: La estructura ausente. Lumen. Barcelona. 

ESTEBAN LORENTE, J. F., 1988: “Sobre Fuentes Iconográficas”. Artigrama, Revista del 

Departamento de Historia del Arte, 5. Zaragoza.  

 ESTEBAN LORENTE, J. F., 1989: “Iconografía de la iconografía y de la iconología”. 

Cuadernos de Arte e Iconografía, vol. 3. Madrid. 

ESTEBAN LORENTE, J. F., 1990: Tratado de Iconografía. Istmo. Madrid. 

FRAUNCE, A., 1588: Insignium, Armorum, Emblematum..., Londres. (ed. Garland Pub., New 

York, 1979) 

FURETIERE, A., 1690: Dictionnaire universal. Arnout & Reinier Leers. Rotterdam 

GARCÍA CANCLINI, N., 1979: La producción simbólica. Teoría y método en sociología del 

arte. Siglo XXI. México. 

GIARDA, C., 1628: Icones Symbolicae. Mediolani. Melchiori’s Malatestae. 

GIMÉNEZ, G., 1978: Apuntes para una sociología de las ideologías. Universidad 

Iberoamericana. México. 

GÓMEZ, Mª. E., 2003: “La Iconología, un Método para reconocer la simbología oculta en las 

obras de arquitectura”. Argos, 38, pp. 7 – 39.   

GONZÁLEZ DE ZÁRATE, J. M., 1991: “Análisis del Método Iconográfico”. Cuadernos de 

Arte e Iconografía, Tomo IV, Número 7. 

GONZÁLEZ GARCÍA, H. M., 1998: “Sociología e Iconología”. Reis 84, pp. 23–43.  

GRAVELOT y COCHIN, 1768-81: Almanach iconologique. París.  

GRAVELOT y COCHIN, 1791: Iconologie par figures. París.

HAUSER, A., 1951: The Social History of Art. Knopf. New York.  

HAUSER, A., 1982: The sociology of art. University of Chicago Press. Chicago. 

HOOGEWERFF, G. J., 1931: "L'iconologie et son importance pour l'étude systématique de l'art 

chrétien (I)”. Revista di Archecologia Cristiana, tomo VIII, pp. 54. 

HORAPOLLO, 1505: Hieroglyphica. Venecia. 

KÜNSTLE, K., 1929: Ikonographie der chrislichen Kunst. Freiburgim Breisgau. Herder.  

LAFUENTE FERRARI, E., 1972: “Introducción”. PANOFSKY, E.: Estudios sobre Iconología.

Alianza Universidad. Madrid. 

LEÓN MARISCAL, R., 2002: “Conocer el método Iconográfico e Iconológico”. Odiseo:



Iconografía e iconología desde el renacimiento hasta nuestros días…, RAMPAS, 9, 2007. 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

213

Rumbo al pasado, 22. Abril. 

LEWANDOWSKY, T., 1995: Diccionario de lingüística. Cátedra. Madrid. 

MALE, É., 1899: Etude sur l’iconographie du Moyen-Age et sur ses sources d’inspiration.

París.

MANNHEIM, K. 1923: “Beiträge zur Theorie der Weltanschauungs-Interpretation”.   

Kunstgeschichtliche Einzeldarstellungen. Wien. Hölzel. 

MARTÍN GONZÁLEZ, J. J., 1989: “Iconografía e iconología como métodos de la Historia del 

Arte”. Cuadernos de arte e iconografía, Tomo 2, Número 3, pp. 11-26.  

MARTÍN GONZÁLEZ, J. J., 1999: Historia del Arte. Madrid. 

MONTES SERRANO, C., 2002: “En recuerdo de Sir Ernest H. Gombrich (1909 – 2001)”. 

EGA, Revista de expresión gráfica arquitectónica, nº 7, pp. 5-10.  

MORRIS, Ch., 1936: Fundamentos de la teoría de signos. Paidós. Barcelona.  

MURER, C. y RORDORFF, J. H., 1622: XL Emblemata miscella nova. Das ist: XL 

underschiedliche ausserlesene newradierte kunststuck. J.R. Wolff. Zurych.  

OLMOS, R., 1993: “Las incertidumbres de los lenguajes Iconográficos: Las Páteras de plata 

ibérica”. En OLMOS, R. y SANTOS, J.A., Coord.: Iconografía Ibérica, Iconografía 

Itálica: Propuestas de Interpretación y lectura (Roma, 11 – 13 de Noviembre, 1993): 

Coloquio Internacional. CSIC. 

OLMOS, R., 1996: “Las Inquietudes de la imagen ibérica: diez años de búsqueda”. Revista de 

estudios ibéricos, 2, pp. 65-90. 

OLMOS, R. y SANTOS, J., Eds., 1997: Iconografía ibérica, iconografía itálica: propuestas de 

interpretación y lectura coloquio internacional (Roma 11-13 nov. 1993). Madrid. 

PANOFSKY, E., 1932: “Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der 

bildenden Kunst”. Logos, XXI/2, pp. 119. 

PANOFSKY, E., 1972: Estudios sobre iconología, Alianza. Madrid. 

PANOFSKY, E., 1979: El Significado de las Artes Visuales. Alianza Forma. Madrid. 

PANOFSKY, E., 1982: El significado de las artes visuales. Siglo XXI. Madrid. 

PANOFSKY, E., 1984: Idea, Siglo XXI. Madrid. 

PEIRCE, Ch., 1934: “Pragmatism and pragmaticism”. Collected Papers of Charles Sanders 

Peirce. Harvard University Press. Cambridge.  

PLANUDE, M., 1299 – 1301: Anthologia graeca.

PLAZAOLA, J., 2003: Modelos y Teorías de la Historia del Arte. Universidad de Deusto. San 

Sebastián.

QUESADA SANZ, F., 1997: “Monumentos y ornamentos: Arte y poder en la cultura ibérica”, 

DOMÍNGUEZ MONEDERO, A. y SÁNCHEZ FERNÁNDEZ, C., Eds.: Arte y poder 

en el mundo antiguo, pp. 203 – 248. Universidad Autónoma de Madrid. Madrid  

RÉAU, L., 1955-1959: Iconographie de l’ art Chrétien. París. 



Elena Moreno Pulido, RAMPAS, 9, 2007 

Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología Social, 9, 2007, 179-214. Universidad de Cádiz 

214

RIPA, C., 1987: Iconología. Madrid. Akal. 

ROLLENHAGEN, G., 1611: Nucleus Emblematicum selectissimorum. Hildesheim (ed. G. 

Olms, New York, 1985.) 

SALCEDO, F., 1996: África. Iconografía de una Provincia Romana. CSIC. Roma/Madrid.

SALCEDO GARCÉS, F., 1995: “La Hispania bárbara y la Hispania civilizada: la imagen de un 

concepto”. Studia historica, Historia antigua, nº 13-14, pp. 181-194. 

SALCEDO GARCÉS, F., 1999: “Imagen y persuasión en la iconografía romana”. Iberia:

Revista de la Antigüedad, 2, pp. 87-110. 

SAUSSURE, F. de, 1981: Curso de lingüística general. Paidós. Barcelona. 

SCHIPPAN, T., 1972: Einführung in die Semasiologie. Bibliographisches Institut. Leipzig. 

SEBASTIÁN LÓPEZ, S., 1994: Mensaje simbólico del arte medieval: Arquitectura, liturgia e 

iconografía. Encuentro. Madrid. 

TERREROS Y PANDO, E. de, 1787: Diccionario castellano con voces de ciencias y artes.

Madrid. (ed. facsímil, Arco, Madrid, 1987). 

TERVARENT, G., 1961: De la méthode iconologique. Academie Royale de Belgique. Classe 

des Beaux-Arts, Mémoires. Collection in 8º, Tomo XII, Fascícule 4. Bélgica. 

TORTOSA, T. y SANTOS, J. A., Eds., 2003: Arqueología e Iconografía: Indagar en las 

Imágenes. L’erma di Bretsdineider. CSIC. Roma. 

VALLERIANO, P., 1556: Hieroglyphica, siue de sacris Aegyptiorum literis commentarii 

Ioannis Pierii Valeriani Bolzani Bellunensis. Isingrinus. Basileae. 

VAUCHEZ, A., 2005: Emile Mâle (1862-1954): La construction de l'oeuvre: Rome et l'Italie 

(Broché). Ecole Fraçaise de Roma. Roma. 

VITRUVIO, 25 – 23 a. C., De Architectura Libri Decem. I, 2. 

WARBURG, A., 1966: “Arte e astrologia internazionale nel palazzo Schifanoja di Ferrara”. La

Rinascita del paganesimo antico, pp. 247-272.  

WARBURG, A., 1998: Gesammelte Schriften / Aby Warburg. Akademie Verlag. Berlín. 

WÖLFFLIN, H., 1970: Conceptos fundamentales de la historia del arte. Espasa-Calpe. Madrid. 

ZANKER, P., 1992: Augusto y el poder de las imágenes. Madrid. 

ZUNZUNEGUI, S., 1984: Mirar la Imagen. Univ. País Vasco. San Sebastián. 




