
LA ENSEÑANZA PRIVADA Y EL LIBRO EN CÁDIZ  
(SIGLO XVI Y COMIENZOS DEL XVII). UNA APROXIMACIÓN HTTPS://DOI.ORG/10.25267/TROCADERO.2024.I36.04

—
93
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ: ESTUDIO DE LOS 
SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

ANA CORTÉS ALCAIDE UNIVERSIDAD DE SEVILLA

ORCID: 0009-0007-6313-1373

Fecha de recepción: 01/08/2024	 Fecha aceptación final: 15/11/2024

RESUMEN
Este artículo es fruto del análisis crítico de algunas piezas de un sermonario para indios 

publicado en Lima en 1649. Su autor fue el clérigo criollo Fernando de Avendaño. El impor-

tante crecimiento económico que tuvo lugar en el virreinato del Perú propició el desarrollo 

de fuertes intereses contrapuestos en la sociedad de la colonia, entre los cuales se hallaban 

los de la Iglesia a nivel institucional pero también social. Se observa una vinculación entre 

la fase de expansión económica en el Virreinato del Perú y el desarrollo y consolidación de 

las llamadas campañas de extirpación de las idolatrías. Avendaño fue cura de indios o doc-

trinero y juez visitador de idolatrías antes de llegar a ser canónigo de la catedral de Lima. El 

objetivo es comprender, en una visión diacrónica y en sus rasgos más esenciales, cómo se 

fue generando el contexto social y económico colonial en el que fueron escritos los sermo-

nes y la relación directa de dicho contexto con el ascenso social de su autor.

PALABRAS CLAVES
Iglesia, colonial, procesos de cristianización, Perú, Avendaño

CHRISTIANIZATION PROCESSES IN PERU: STUDY OF THE 
SERMONS OF FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

ABSTRACT
This research is the result of the critical analysis of some pieces of a sermonary for Indians 

published in Lima in 1649. Its author was the Creole clergyman Fernando de Avendaño, who 

was influenced both by the effects of the relevant Third Council of Lima (1582-1583), as well 

as the consequences of what was called “the discovery of idolatry” by the priest and doctor 

Francisco de Ávila in the Central Sierra of Peru, in the district of the bishopric of Lima, start-

ing in 1607. The important economic growth that occurred place in the viceroyalty of Peru 

led to the development of strong competing interests in the colony’s society, among which 

https://doi.org/10.25267/Trocadero.2024.i36.04
http://orcid.org/0009-0007-6313-1373


PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
94
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

were those of the Church at an institutional but also social level. Avendaño was a priest of 

Indians, or doctrinero, before becoming canon of the Lima cathedral. The objective is to un-

derstand, in a diachronic vision and in its most essential features, how the colonial social 

and economic context in which the sermons were written and the direct relation of this 

context with the social promotion of their autor. 

KEYWORDS
Church, colonial, Christianization processes, Peru, Avendaño

Cómo citar: Ana Cortés Alcaide, «Procesos de cristianización en Perú: estudio de los sermones 
de Fernando de Avendaño (¿1600?-1649)», Trocadero. Revista del Departamento de Historia Moderna, 

Contemporánea, de América y del Arte, 36, 2024, pp. 93-115.  
DOI: https://doi.org/10.25267/Trocadero.2024.i36.04

1.	 INTRODUCCIÓN

E sta investigación se interna en el terreno de la actividad de la Iglesia durante 

el período colonial español en América, y más específicamente, en el virreinato 

del Perú en el siglo XVI y comienzos del siglo XVII. El problema que se aborda, y 

con el que se trata de ampliar y enriquecer el conocimiento ya existente sobre 

el mismo, es el del contenido de algunas piezas de un sermonario para indios escrito en el 

Perú central y publicado en 1649 en Lima. La autoría corresponde al clérigo criollo Fernan-

do de Avendaño, quien, por edad, creció en un ambiente de fuertes cambios en el virreinato 

y fue influenciado por los efectos del relevante III Concilio de Lima (1582-1583)1. Asimismo, 

también fue influenciado por las consecuencias de lo que se denominó el descubrimiento 

de la idolatría por el sacerdote y doctor Francisco de Ávila en la Sierra Central del Perú, en el 

distrito del obispado de Lima, a partir de 16072.

1	 VARGAS UGARTE, S.J., Rubén. Concilios Limenses (1551-1772), tomo I. Lima: 1951. Asimismo, véase FERNÁNDEZ 
GARCÍA, Enrique. Perú cristiano. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 2000; y MATEOS, F. Primeros pasos en la 
evangelización de los indios (1568-1576). Missionalia Hispanica. 1947, 4, pp. 5-64.

2	 ACOSTA, Antonio. Francisco de Ávila (Cusco 1573 (?)- Lima 1647). En TAYLOR, Gérald y ACOSTA, Antonio eds. Ritos y 
Tradiciones de Huarochirí. Lima: IEP, IFEA, 1987, pp. 551-616.

https://doi.org/10.25267/Trocadero.2024.i36.04


Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
95
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

Como consecuencia de este hecho se organizaron en el arzobispado de Lima y por varios 

de sus titulares campañas conocidas como de extirpación de las idolatrías3: primera en 1613, 

segunda en 1625-1626 y tercera en 1649-1671, en cuyo marco Avendaño debió escribir su 

sermonario. Éstas constituyen un proceso que no puede ser entendido como un mero con-

flicto religioso, sino que es necesario ir más allá y centrar la atención en los cambios estruc-

turales en la sociedad y en la economía de la colonia. Sólo esto permite comprender el por-

qué del origen y significado de la institucionalización e intensificación de la persecución 

de la religión indígena mediante estas acciones que se desarrollaron durante el siglo XVII 

y no antes, incluso siendo manifiestas las grandes diferencias existentes en la religiosidad 

popular entre el catolicismo y aquélla4.

En el período del último tercio del siglo XVI y el primero del siglo XVII se produjo un im-

portante crecimiento económico en el virreinato del Perú y el consiguiente desarrollo de 

fuertes intereses contrapuestos en la sociedad de la colonia, entre los cuales se hallaban 

los de las instituciones eclesiásticas en sus diferentes niveles, no sólo institucionales sino 

también sociales. Lógicamente, vinculado a todos estos procesos estaba el mundo indígena, 

muy complejo e igualmente en transformación. Avendaño, que fue cura de indios o doctri-

nero antes de llegar a ser canónigo de la catedral de Lima, tuvo una relación directa con los 

nativos y con la persecución de la llamada idolatría, de ahí que los sermones que escribió 

bajo el título de Sermones de los misterios de nuestra santa fe católica en lengua castellana y la 

general del Inca, se publicaran en bilingüe, en castellano y quechua5. El sermonario de Fer-

nando de Avendaño ha sido citado en diversas obras, pero sólo ha sido abordado de forma 

directa excepcionalmente. Lo fue en primer lugar por el conocido hispanista Pierre Duviols 

en 19716, y su contenido no volvió a ser estudiado hasta 2001 por Antonio Acosta en un ar-

3	 Para una actualización sobre las campañas de extirpación de idolatrías véanse los trabajos de Lara Cisneros, 
Gerardo y Martínez González, Roberto eds. El diablo y las máscaras: creencias indígenas y cambio religioso en la América 
española. Aproximaciones históricas a un problema antropológico. Madrid y Ciudad de México: Iberoamericana y 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2023; y Cañizares Esguerra, Jorge. Puritan Conquistadors: Iberianizing the 
Atlantic, 1550-1700. Standord: Stanford University Press, 2006.

4	 Sobre la categoría de religiosidad popular, que genera controversia en los campos de la Antropología y la Sociología, 
véase el trabajo de Manuel Delgado, disponible en: https://www.ugr.es/~pwlac/G10_08Manuel_Delgado.html.

5	 AVENDAÑO, Fernando. Sermones de los misterios de nuestra santa fe católica en la lengua castellana y la general 
del Inca. Lima: Jorge López de Herrera, 1648. Disponible en: https://archive.org/details/sermonesdelosmis00aven/
page/n3/mode/2up

6	 DUVIOLS, Pierre. La lutte contre les religions autochtones dans le Pérou colonial: “l’extirpation de l’idolâtrie” entre 
1532 et 1660. París y Lima: IFEA, 1971; traducido al castellano como La destrucción de las religiones andinas (Durante la 
conquista y la colonia). Ciudad de México: UNAM, 1977.

https://www.ugr.es/~pwlac/G10_08Manuel_Delgado.html
https://archive.org/details/sermonesdelosmis00aven/page/n3/mode/2up
https://archive.org/details/sermonesdelosmis00aven/page/n3/mode/2up


PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
96
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

tículo dedicado al estudio de uno de los sermones de la citada obra de Avendaño7. La apor-

tación del presente artículo es el estudio del fenómeno de los procesos de cristianización 

de la población indígena de América a través de esta valiosa fuente primaria que son los 

Sermones, y no sólo a través de la represión de las denominadas campañas de extirpación de 

las idolatrías.

Del estado de la cuestión existente sobre el problema que aquí se propone se deriva la pers-

pectiva teórica en la que se inspira esta investigación, la cual se va a centrar en el principio 

de que la acción de las instituciones eclesiásticas, es decir, los procesos de cristianización 

en toda su complejidad, tenían el mismo carácter colonial que el resto de la acción de los 

españoles en Indias.

Sólo podemos suponer cómo recibirían los indios las enseñanzas de los doctrineros, pero 

atendiendo al abismo cultural que los separaba de los europeos, se puede pensar que, al 

escuchar conceptos abstractos propios de los misterios de la fe católica, difícilmente in-

teriorizarían el supuesto sentido de los mismos. Además, existe una contradicción entre 

la necesidad colonial de mano de obra indígena básicamente campesina por un lado, y el 

hecho que eso implicaba, es decir, que, al ser campesinos, los indígenas estaban en contacto 

permanente con la naturaleza, con sus huacas (piedras, ríos, etc.), por lo que les resultaría 

muy difícil eliminar de sus creencias todos los elementos naturales que estaban en la base 

de su religiosidad.

2.	 LA EVOLUCIÓN DE LA NORMATIVA DE LA PRÁCTICA EVANGELIZADORA

Desde el comienzo de la evangelización en los Andes y pese a las experiencias en el Caribe 

y en Nueva España, todo lo relativo a la catequesis de los indios carecía de la organización 

necesaria para obtener unos resultados satisfactorios según los objetivos de los castellanos. 

Diversos problemas a este respecto afectaron a la práctica de la difusión de la doctrina des-

de los comienzos de la evangelización, tales como la vasta y heterogénea geografía andina, 

la falta de uniformidad en el contenido, y la existencia de varias lenguas, a lo que se unía la 

ya citada precaria preparación lingüística de los doctrineros en cuanto a las lenguas y dia-

lectos indígenas se refiere. A todo ello se añadía la carencia de textos impresos que fuesen 

oficiales y únicos, con el fin de dar cohesión a la enseñanza de la religión.

7	 ACOSTA, Antonio. Dogma católico para indios. La versión de la Iglesia del Perú en el siglo XVII. Histórica. XXXV (2), 
2001, pp. 11-47.



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
97
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

El primer intento de ordenar el carácter caótico de la catequesis en los años iniciales de la 

conquista fue llevado a cabo por el primer obispo de Lima, fray Jerónimo de Loaysa, y se ma-

terializó en la Instrucción de la orden que se ha de tener en la Doctrina de los Indios, escrita en 

15458. El documento se dedica casi exclusivamente al contenido doctrinal básico que había 

que enseñar a los indios, el cual sería incorporado más tarde a las Actas del I Concilio de 

Lima (1551-1552), aunque se refiere también a otros aspectos relevantes para comprender 

la realidad de la evangelización. No se conoce cuál fue el contexto intelectual ni de quién 

se asesoró el obispo para redactar su Instrucción, pero es muy relevante destacar que iba 

dirigida a clérigos, religiosos o otros qualesquier fieles cristianos que por nuestra comisión o por 

su buen zelo o en otra cualquier manera fueren diputados para doctrinar los indios en las cosas de 

nuestra santa fee catholica y conoscimiento de dios nuestro señor9.

Es decir que, como había sucedido inicialmente en otros territorios conquistados, la doctri-

na fue predicada a los indios durante años por una heterogeneidad de personas, no todas 

eclesiásticas ni nombradas por los obispos, con lo que la diversidad de lo que los nativos 

escucharan, al margen del problema de la lengua, probablemente variaba mucho de unos 

casos a otros. Pero, además, se puede aceptar que debía haber encomiendas en las que du-

rante años nadie se encargara de adoctrinar a los indígenas.

En lo referente al contenido de la doctrina, Loaysa comenzaba ordenando destruir las huacas 

–los objetos y lugares sagrados indígenas– y sustituirlas por cruces, algo difícil y que deno-

taba un escaso conocimiento de la variedad de huacas existente en la religiosidad indígena. 

Enseguida a los indios había que explicarles la ceguedad y los errores en que habían vivido y, 

acto seguido, había que describirles los pasos básicos de la historia del cristianismo.

Asimismo, para comprender en su total dimensión la práctica catequética es preciso dete-

nerse en los aspectos materiales de la evangelización contenidos en la Instrucción. La exi-

gencia de diezmos era solo un indicador de la combinación de intereses económicos y reli-

giosos en el proceso de la evangelización.

8	 En el mismo documento aparece 1545 como fecha de finalización de su redacción, y 1549 como la fecha en 
que fue revisado, corregido y comunicado a La Gasca. Publicada en pleno período de las guerras civiles entre los 
conquistadores del Perú, no es de extrañar que transcurrieran cuatro años hasta su revisión y formalización. La 
Instrucción se encuentra disponible en LISSÓN CHÁVEZ, E. y BALLESTEROS GAIBROIS, M. La Iglesia de España en el Perú: 
colección de documentos para la historia de la Iglesia en el Perú, que se encuentran en varios archivos. Sección primera: 
Archivo General de Indias. Sevilla, vol. 1 (4), 1943, pp. 135-145.

9	 LOAYSA, J. Instrucción… op. cit., en LISSÓN, E. y BALLESTEROS, M. La Iglesia…, op. cit., p. 135.



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
98
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

El II Concilio Limense fue convocado por el mismo arzobispo de Lima, Jerónimo de Loaysa, 

y su desarrollo tuvo lugar entre 1567 y 1568. Cabe destacar la recomendación de utilizar en 

la enseñanza de la doctrina la técnica del diálogo, a base de pregunta-respuesta, después de 

que los indios escucharan los sermones.

En cuestiones económicas también se reiteraron los principales asuntos que ya se habían 

tratado anteriormente: que los doctrineros no se quedaran con bienes de difuntos ni obli-

garan a mandar misas; no tener ganados con indios ni españoles; no tener negocios ni co-

merciar y no cobrar por administrar sacramentos., prohibiciones que nos hablan de que 

tales realidades tendrían lugar.

En términos generales, aunque transcurrían los años en la colonia, las instituciones ecle-

siásticas no estaban modificando los modos ni prácticas básicas que había establecido ori-

ginalmente para la evangelización de los indios y, por otra parte, no estaba siendo capaz 

de vencer las contradicciones entre los intereses materiales de buena parte del clero y los 

objetivos religiosos oficiales.

El III Concilio de Lima fue convocado para el 15 de agosto de 1582 por el segundo arzobispo 

de Lima: Toribio Alfonso de Mogrovejo, y se desarrolló durante dicho año y el siguiente. En 

la segunda sesión, y de nuevo al comienzo de las actas, otorgándole la mayor relevancia, se 

trató la cuestión del catecismo que se debía usar, llamando la atención sobre la falta de co-

nocimiento de la doctrina por parte de los indios (Const.3). Es revelador que todavía en 1583 

la realidad siguiera siendo esta.

En una visión de conjunto, por tanto, hay que destacar, por un lado, en lo que a la evolución 

del contenido de la doctrina –desde 1545 hasta 1583– se refiere, la orientación seguida ha-

cia un contenido cada vez más conciso, lo que lleva a pensar en la necesidad en que se vio 

envuelta la Iglesia de facilitar el aprendizaje a unos indios que en absoluto estaban respon-

diendo a los objetivos pastorales marcados.

Por otro lado, al igual que en los anteriores, en el III Concilio de Lima se trataron aspectos 

sociales y económicos de la evangelización se prohibía que los doctrineros exigiesen plata o 

dinero a los indios a cambio de administrarles el sacramento de la confirmación (Cons.13), 

lo que indica que esta realidad tenía lugar. También es interesante el hecho de que en la 

cuarta sesión del Concilio hubiera varias disposiciones referentes a los excesos o abusos 



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
99
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

cometidos por los visitadores: la exigencia de diezmos era solo un indicador de la combina-

ción de intereses económicos y religiosos en el proceso de la evangelización10.

En resumen, en relación a los aspectos materiales de la evangelización, es posible afirmar 

que el objetivo de dar fin a los problemas planteados no había sido logrado por las insti-

tuciones eclesiásticas, pues muchos de sus miembros seguían desobedeciendo las normas, 

dando lugar a que la situación no cambiase durante casi cuarenta años. Por otro lado, sin 

embargo, es cierto que en el III Concilio se entró en muchos más detalles de los que se ha-

bían tratado anteriormente y se puso mayor énfasis en la persecución de más problemas 

específicos y referidos a un rango más amplio de eclesiásticos.

3.	 LA VINCULACIÓN ENTRE LA EXPANSIÓN ECONÓMICA COLONIAL Y EL DESARROLLO 
DE LAS CAMPAÑAS DE EXTIRPACIÓN DE LAS IDOLATRÍAS

Bajo el gobierno del virrey Francisco Álvarez de Toledo, Potosí y Huancavelica llegaron a ser 

los principales centros mineros. La producción de plata creció gracias a la mita, sistema de 

trabajo obligatorio, sino que la rentabilidad por volumen de mineral se disparó y en último 

cuarto del siglo XVI el 70% de la plata del Perú se originaba en Potosí11. Paralelamente al 

desarrollo de la economía minera tuvo lugar una reorganización del espacio agrícola, co-

menzando el inicio de la posterior hacienda agraria.

No obstante, todo lo anterior, el crecimiento no se estaba produciendo en todos los paráme-

tros del mundo colonial. Muy al contrario, la caída de la población indígena era continua y 

cada vez más acelerada, siendo este un factor fundamental para la economía colonial, dado 

que se encontraba en su base. Aunque fueron realizados hace años, los cálculos de David 

Noble Cook sobre demografía indígena aún tienen vigencia: según este autor, entre 1570 y 

1620, la población indígena del Perú pasó de 1.264.530 individuos a 589.033; es decir, que se 

produjo una reducción a la mitad aproximadamente12.

10	 Para tener una idea de cuánto podía obtener un encomendero de sus indios, ver lo que le entregaban los suyos 
a fray Jerónimo de Loaysa en ACOSTA RODRÍGUEZ, Antonio. La Iglesia en el Perú colonial temprano. Fray Jerónimo de 
Loaysa, primer obispo de Lima. Revista Andina. 1996, 14, pp. 11-29.

11	 SUÁREZ ESPINOSA, Margarita. La formación de la economía atlántica. En Compendio de Historia Económica del Perú. 
Economía del período colonial temprano. Lima: BCRP/IE, 2009, tomo II, p. 233.

12	 GLAVE, Luis Miguel. La concentración de tierras y el caso de un pionero paradigmático. En Compendio de Historia 
Económica del Perú. Economía del período colonial temprano. Lima: BCRP/IEP, 2009, tomo II, p. 353.



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
100
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

Según estos datos, al comenzar el siglo XVII, la población indígena descendió bruscamente 

con respecto a los años previos en Huarochirí y en Ocros. Este declive demográfico es un 

factor de vital importancia para explicar el hecho de que se generaran conflictos entre los 

diferentes sectores coloniales que utilizaban mano de obra indígena para sus negocios e 

intereses, como corregidores, obrajeros, hacendados y curas de indios13. Lógicamente estos 

conflictos se planteaban también con las comunidades indígenas, las cuales reaccionaban 

frente a la presión de aquéllos, y ello explica la existencia de pleitos interpuestos por indios 

contra muchos de sus curas ante la justicia eclesiástica, como los que tuvieron el propio 

Fernando de Avendaño y Francisco de Ávila cuando fueron doctrineros.

En cuanto al sector de la agricultura comercial, venía a satisfacer el creciente mercado ur-

bano, el cual seguía nutriéndose de la fuerte inmigración peninsular.

La reducción del poder de los encomenderos disminuyó la presión sobre la población indí-

gena, pero abrió la puerta a la aparición de nuevos actores coloniales como los corregido-

res, los mineros o los nuevos propietarios agrarios blancos, y al incremento del número de 

otros como los doctrineros en el ámbito de las instituciones eclesiásticas. Estando previsto 

o no por la legislación, el hecho es que, en el contexto de una economía en expansión, todos 

ellos desarrollaron pujantes actividades económicas y, como ya se ha indicado, éste fue el 

contexto en el que muchos doctrineros, como Avendaño y Francisco de Ávila, se vieron en-

vueltos en problemas con otros agentes y con sus propios indios. En 1607 los miembros del 

cabildo eclesiástico de Lima recordaban al rey en una carta14 el asunto de la connivencia 

entre obispos y curas, que hacen concierto en relación con ciertos derechos económicos 

que cobraban los segundos, pero de los que se beneficiaban los primeros por medio de los 

visitadores. Francisco de Ávila, quien denunció en 1609 la permanencia de las religiones 

indígenas, se hallaba encausado con motivo de las denuncias de sus indios ante el tribunal 

eclesiástico, generalmente por asuntos de tipo económico15. Diversos intereses comunes 

unían a personajes como el arzobispo Lobo Guerrero, Ávila y Avendaño, lo que les llevó a 

13	 Sobre los pleitos de indios contra sus doctrineros, ver Acosta Rodríguez, Antonio. El pleito de los indios de San 
Damián (Huarochiri) contra Francisco de Avila, 1607. Historiografía y Bibliografía Americanistas. 1979, 23, pp. 3-33; Los 
clérigos doctrineros y la economía colonial. Allpanchis Puthurinqa. 1982, XVI (19), pp. 117-149.

14	 ARCHIVO GENERAL DE INDIAS (en adelante AGI). Lima, leg. 310. Carta del cabildo eclesiástico de Lima al rey, 28 de 
mayo de 1607.

15	 GUIBOVICH PÉREZ, Pedro. La carrera de un visitador de idolatrías en el siglo XVII: Fernando de Avendaño (1580?-
1655). En RAMOS, Gabriela y URBANO, Henrique comps. Catolicismo y extirpación de idolatrías, siglos XVI- XVIII. Cuzco: 
Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas, 1993, pp. 174-175.



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
101
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

establecer estrechos vínculos de protección y apoyo. Por ejemplo, en 1603 Avendaño fue 

testigo a favor de Ávila en una visita eclesiástica16.

4.	 FERNANDO DE AVENDAÑO Y SU OBRA

Para el estudio de la fuente principal de la presente investigación no se puede obviar una 

aproximación a la vida de su autor, como punto de partida hacia el planteamiento del ori-

gen y significado de los dos sermones17.

Fernando de Avendaño nació en Lima en 1576. Entre su dilatada carrera cabe destacar su 

nombramiento como doctrinero en 1604, en una doctrina de nueva creación que sería la 

primera de Avendaño: San Pedro de Casta, en el corregimiento de Huarochirí.

Por tanto, además de pertenecer a los sectores dominantes del ámbito urbano, Avendaño 

comenzaba a entrar en contacto directo con la base económica del sistema colonial: la po-

blación indígena. Durante los dos meses que pasó en San Pedro de Casta se vio envuelto en 

enfrentamientos con sus indios, llegando incluso a herir a uno de ellos. Este tipo de con-

flictos que se producían entre los doctrineros y sus indios no eran nada extraño teniendo 

en cuenta la apropiación de recursos (tierra y trabajo) que los primeros llevaban a cabo de 

manera independiente, quebrantando la distribución establecida por la legislación colo-

nial para regular los tributos, mitas y diezmos. Hasta 1619 consiguió ser doctrinero en tres 

doctrinas distintas, sin ser siempre titular de una de ellas, y hacia 1620 se trasladó a Lima, 

donde fue cura de Santa Ana y de la Parroquia del Sagrario. Sus relaciones con la capital del 

virreinato se intensificaron a raíz del comienzo de las campañas llamadas de extirpación de 

las idolatrías18.

16	 ACOSTA, Antonio. Francisco de Ávila (Cusco 1573 (?)- Lima 1647). En TAYLOR, Gérald ed. Ritos y Tradiciones de 
Huarochirí. Lima: IEP/IFEA, 1987, p. 570; citado en GUIBOVICH PÉREZ, Pedro. La carrera de un visitador… op. cit., p. 175.

17	 Los datos biográficos han sido tomados de GUIBOVICH PÉREZ, Pedro, La carrera de un visitador… op. cit., 1993, pp. 
169-240; ACOSTA, Antonio. Dogma católico para indios..., op. cit.

18	 Para una visión historiográfica actualizada sobre la controversia sobre el término idolatría y sus consecuencias 
véase CUELENAERE, Lawrence, y RABASA, José. Ethnocide, science, ethnosuicide, and the historians of the vanishing: 
The extirpation of idolatries in the colonial Andes and a few contemporary variants. Critique of Anthropology. 2018, 
38 (1); y LARA CISNEROS, Gerardo y MARTÍNEZ GONZÁLEZ, Roberto. El ídolo y las hogueras: idolatría y evangelización 
en América virreinal, siglos XVI-XVIII. Ciudad de México y Madrid: Universidad Nacional de México e Iberoamericana 
Vervuert, 2023



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
102
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

En relación a su carrera eclesiástica, en 1633 obtuvo una canonjía en la catedral de Lima, en 

cuyo cabildo se granjeó simpatías y favores de varios de sus miembros, que no dudaron en 

recomendar al rey su promoción, como por ejemplo el arzobispo Hernando Arias de Ugarte. 

Por consiguiente, su situación económica no debía ser nada desdeñable al contar con diver-

sas rentas eclesiásticas, además de comenzar a tener verdadero poder en el Arzobispado, en 

el que fue provisor entre 1638 y 1641.

Más adelante, en 1644, el clérigo criollo ocupó el cargo de juez de rentas decimales, llegando a 

presidirlo entre 1645 y 1646, y cuatro años después tomó posesión del arcedianato. Algo más 

tarde, en 1649, el arzobispo Pedro de Villagómez (1641-1671), titular de la sede desde mayo de 

1641, dio comienzo a la tercera campaña de extirpación, que duraría hasta 1671 y en la que 

Avendaño fue designado superintendente de la idolatría para supervisar la visita, después de 

que los asesores jesuitas dejaran de acompañar a los visitadores generales en la misma.

La trayectoria de este clérigo es, por tanto, el resultado de un rasgo característico del sistema 

colonial que, como fue comentado, comenzó ya desde los inicios de la conquista y no fue 

exclusivo de los Andes: el conflicto entre los objetivos teóricos de la evangelización, por un 

lado, y los intereses materiales de algunos eclesiásticos, por otro.

En 1647 el arzobispo Villagómez encargó a Avendaño la composición de un sermonario en 

quechua con el que los jueces visitadores de idolatrías y los doctrineros se guiaran en el 

desarrollo de las campañas de extirpación. En 1649, año en que el arzobispo dio comienzo a 

una nueva campaña, Avendaño publicó en un mismo volumen los Sermones de los misterios 

de nuestra santa fe católica en la lengua castellana y la general del Inca, en edición bilingüe: en 

español y quechua, y una carta pastoral dirigida a Villagómez.

El origen de la obra se halla en uno de los complementos pastorales del Catecismo con que 

finalizó el III Concilio de Lima: el Tercero Cathecismo y Exposición de la Doctrina Christiana, por 

Sermones (1585). Los principales usuarios deberían ser los doctrineros, aunque los destina-

tarios finales eran, lógicamente, los indígenas de las doctrinas. Este documento se compo-

ne de 31 sermones, divididos en 5 series: 1) Misterios de la Fe; 2) Penitencia interior; 3) Sacra-

mentos; 4) Mandamientos y Oración; 5) Novísimos.

En esta investigación han sido elegidas dos piezas dentro de los Sermones de los misterios de 

nuestra santa fe católica en la lengua castellana y la general del Inca. El motivo de la elección 

radica en la relación que ambas piezas presentan entre sí, pues el X trata sobre el misterio 

de la encarnación, para lo que era necesario hablarles a los indios sobre el pecado original 



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
103
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

y otros pecados, y en el XI se exponen distintos aspectos del sacramento del bautismo, el 

cual absuelve del pecado original. Por lo demás, ambos tratan de momentos esenciales en 

el conjunto del dogma católico. Aunque los sermones están en castellano y en quechua, y, 

aunque aquí se comenta el texto castellano, la que estaba destinada a ser predicada era la 

versión quechua.

El siguiente paso en el desarrollo de este apartado es el estudio de los sermones elegidos, 

para lo cual se comenzará por el primero de ellos, el sermón X, titulado: En que se declara que 

para redimir al hombre y satisfacer a Dios perfectamente por el pecado, fue necesario que el Hijo de 

Dios se hiciese hombre.

La pieza se inicia con una introducción en la que el doctrinero recordaba a los indios que 

en el primer sermón ya les había enseñado que muchas cosas no las podían saber los hombres 

por la razón la natural y que ésas las enseñaba la Fe (f. 115 v)19. El doctrinero continuaba recor-

dando que en otro sermón les había enseñado igualmente que por el pecado de nuestros 

primeros padres, Adán y Eva, somos todos concebidos en pecado original, lo cual lo ense-

ñaba la fe y reforzaba la aseveración con sendas citas de Job y del rey David (f. 116)20. Cabe 

preguntarse qué pensarían los indios al escuchar estos nombres del Antiguo Testamento y, 

aún más, a qué les sonarían las citas en latín insertadas en el texto quechua que se les esta-

ba predicando.

Tras esta introducción, Avendaño se extendía sobre algunas de las características del pe-

cado original y sus consecuencias. Pero el doctrinero no se quedaba en la gravedad de ello, 

sino que añadía otros que pesaban sobre los hombres, como homicidios, hurtos adulterios, 

idolatrías… y tenían menos fuerzas para desenojar a Dios. La referencia a la idolatría era co-

herente con el contexto temporal y religioso en que fueron redactados y predicados los 

sermones, y el cura regresó al tema cuando puso a los indios el símil de un hombre que qui-

siera subir a un cerro cargado de leña y que, cada vez que aumentara su carga, tendría más 

dificultades para ascenderlo. Del mismo modo, cuando los indios incrementaran su carga 

de pecados adorando las Huacas, menos podían subir al cielo, ni podían desenojar a Dios. Una 

19	 Sobre los pasajes que denotan que Avendaño disponía de un borrador previo a la composición de sus Sermones, 
véase ACOSTA, Antonio. Dogma católico para indios..., op. cit., pp. 11-47.

20	 El texto de Job está mal citado en latín y mal traducido. Lo correcto es: Pereat dies in qua natus sum et nox in qua 
dictum est conceptus est homo… (Job, 3, 10), es decir, perezca el día en que nací y la noche en que se dijo un varón ha sido 
concebido.



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
104
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

serie de preguntas retóricas concluían este pasaje. Así: ¿Estáis ciegos? ¿estáis locos? ¿estáis 

dormidos? Despertad hijos, mirad que os vais al infierno (f. 117 v).

Lo que no parece que pudiera facilitar la comprensión de la decisión divina, sería la breve 

cita añadida en este contexto del evangelista San Juan inserta también en latín en el texto 

quechua, o la aclaración del propio sacerdote: Por eso se hizo hombre el Hijo de Dios, en las en-

trañas de la Virgen S. María por obra del Espíritu Santo. No es difícil imaginar que este misterio 

de la fe, es decir, incomprensible a la mente humana como lo consideran las instituciones 

eclesiásticas, debía dejar desconcertados a los indios cuando lo escucharan. Avendaño no 

tenía problema en narrar en el mismo tono de normalidad desde lo más abstruso hasta lo 

más lógico, sin tener en cuenta el diferente grado de dificultad que ello podía suponer para 

la reacción mental de los indígenas. Esto denota una importante falta de cuidado en cuan-

to a la recepción del mensaje que se estaba comunicando. Y, en este sentido, lo más relevan-

te es que Avendaño no era una excepción, sino que, por el contrario, era un ejemplo de qué 

actitud estaban adoptando las instituciones eclesiásticas en la transmisión de la doctrina 

a la población colonizada.

Conforme Avendaño se adentraba en las consecuencias de la encarnación, las dificultades 

en la explicación seguían creciendo. El propio doctrinero dialogaba retóricamente con los 

indios: Preguntáreisme, Padre, si el Hijo de Dios se hizo Hombre para librar a todos los hombres 

del pecado… ¿cómo no se salvan todos? La respuesta era que, aunque murió por los Españoles, 

por los Negros, por los Indios, por los Turcos y por los Herejes no todos se salvan porque son cul-

pables de no creer en Jesucristo. Es interesante el detalle de los turcos y los herejes, pues eran 

conceptos familiares para los europeos o propios de su cultura, pero ajenos a la indígena. El 

concepto de culpa en este contexto, tan importante dentro del dogma católico, quizá fuera 

de difícil asimilación para la mentalidad indígena, además de ser transmitido mediante la 

intimidación que suponía hablarles del infierno como destino inexorable para los culpa-

bles. Para dar fuerza a su argumento, el doctrinero recurría de nuevo a una cita bíblica del 

Antiguo Testamento21.

Tras hablarles sobre el padecimiento de Cristo, el doctrinero exponía que era por los hom-

bres por quienes tanto sufrió, por los hombres pecadores que lo estaban escupiendo y crucifi-

cando, pero Jesucristo decía a su padre que les perdonara porque no sabían lo que hacían. 

21	 Todas las citas de la Biblia siguen siendo reproducidas e intercaladas en el texto en quechua.



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
105
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

A continuación, expresaba adjetivos como pecadores para referirse a los hombres, y un úl-

timo término como misericordia, que podían ser complicados de traducir a la mentalidad 

indígena.

Es preciso tener en cuenta cómo se complicaba aún más la comprensión del mensaje aña-

diendo que los sacramentos causaban gracia en las almas, incluyendo conceptos tan difíci-

les de captar como ánima, gracia y sobrenatural dentro del texto en quechua.

Tras su compleja exposición sobre el bautismo, Avendaño continuaba con el sacramento 

de la penitencia, contraponiendo la gracia que causaban los sacramentos en el alma al en-

gaño que, decía, causaban los hechiceros de las comunidades indígenas, comentario clave 

que se inserta perfectamente en el contexto de institucionalización de la persecución de la 

religión indígena en el que fueron escritos los sermones. ¿El hechicero es ministro de Dios o 

ministro del Diablo? (f. 125).

Avendaño continuaba entonces desprestigiando a los hechiceros, expresando que algunos 

lo aprendían de sus padres; otros eran elegidos por los curacas porque, al tener defectos 

físicos, no podían tener otro oficio y otros simplemente por comer y beber, y porque los esti-

maran. Para reforzar su argumentación, utilizaba el símil de que si un indio dijera que que-

rría ser curaca o alcalde sin tener derecho, el corregidor lo castigaría; del mismo modo, un 

indio que dijera que querría ser hechicero debería ser castigado. Esta comparación es muy 

interesante, porque indica una clara aplicación de principios administrativos propios del 

sistema colonial español a las comunidades indígenas, tratándose de dos sociedades radi-

calmente distintas en sus organizaciones y valores. En el texto en quechua de este pasaje se 

insertó el término sacerdote, lo cual es muy significativo, porque, habiendo podido emplear 

otro en quechua de contenido semántico similar, Avendaño optó por incluir el vocablo en 

castellano, así como el de concilio.

Haciendo alarde de su conocimiento de los indios de Huarochirí por su experiencia como 

doctrinero y juez visitador de idolatrías, Avendaño se extendía sobre el modo en que los 

hechiceros sabían si la persona a la que confesaban estaba ocultando algo. Describía mi-

nuciosamente el modo en que los hechiceros llevaban a cabo su tarea, utilizando espinas, 

cuentas de mullu (bivalvo marino) y mantas. A continuación, pasaba a comentar el mismo 

tema, pero en relación a otros lugares como Checras, Andajes, Cajatambo, Lampas y Huailas, 

donde empleaban al cuy y otras veces arañas. La explicación que Avendaño daba al hecho 

de que los indios ocultaran sus pecados era la siguiente: En el tiempo de las Huacas…el Diablo 



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
106
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

para llevaros al infierno os decía que no escondiésedes ningún pecado, y ahora, en tiempo de los 

Christianos…os dice que los escondáis. Después de esto, les recordaba una vez más a los indios 

que el infierno les esperaba si no confesaban todos sus pecados en un tono despectivo: ¡Ah 

ciegos! ¡Ah tontos! Despertad hijos, mirad que os vais al infierno (f. 128).

Al término del sermón, el clérigo les decía a los indios que debían dar gracias a Dios por ser 

cristianos bautizados y confirmados, lo cual no dejaba de ser un gran contrasentido, ya que, 

a lo largo de todo el sermón, había manifestado que los visitadores de idolatría sabían de 

la permanencia de la religión y las costumbres indígenas, y el mismo sentido de la compo-

sición del sermonario era luchar contra esta permanencia. Para finalizar, los exhortaba a 

confesarse motu proprio y no por la fuerza, lo que demuestra que los indígenas no habían 

interiorizado verdaderamente el sacramento, y a que lo hicieran en distintas fechas seña-

ladas para la religión católica, no solamente cuando el sacerdote los llamara por el padrón. 

Parece claro, por tanto, que no todos los indios cumplían con las disposiciones que la Iglesia 

pretendía en lo que concierne a la confesión.

El sermón XI se titula: ¿Qué cosa sea Sacramento: y del Bautismo, que es puerta de todos los Sa-

cramentos y sin él nadie se salva; este hace hijos de Dios: en qué consiste y que no puede recibirse 

más de una vez. Explicaba a los indios que Jesucristo bajó del cielo a la tierra para salvar a la 

humanidad del pecado y llevar a los hombres a la vida bienaventuranza del cielo (f. 1). Resulta 

sorprendente que un concepto teológico tan abstracto como bienaventuranza no fuera ni 

siquiera vagamente descrito.

Después Avendaño pasaba a explicar qué son los sacramentos: unas señales y ceremonias 

ordenadas por Jesucristo, con las cuales honramos a Dios y participamos de su gracia. No iba más 

allá en su explicación, por lo que se debe pensar en cuál sería la reacción de los indios ante 

algo tan inasible como participar de la gracia de Dios.

Proseguía el sermón con la advertencia de que los sacramentos debían ser tomados con fe 

y devoción, porque de otro modo se recibe mayor daño y condenación. Además de que Avenda-

ño no explicaba a los indios a qué se refería cuando pronunciaba la palabra devoción, es de 

notar el uso de las continuas amenazas de castigo y condenación, y cabe preguntarse qué 

efecto causarían sobre los indios. En muchos casos en los que se hablaba de conceptos de 

más difícil comprensión, ni siquiera se preocupara por buscar un modo de facilitarla.

El doctrinero proseguía invitando a los indios a que, si no estaban bautizados, lo dijeran en 

público, exponiendo la siguiente casuística: si tuvieran vergüenza de que el resto supiese 



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
107
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

que uno no estaba bautizado, el cura le administraría el sacramento en secreto y si no se 

bautizase por no tener candela o para el capillo, no le obligarían a dar nada que así lo manda 

ahora el Santo Concilio de Lima. Después pedía a los indios que bautizaran a sus hijos para 

que pudieran salvarse, y para persuadirlos recurría a una interrogación retórica: ¿Por qué 

serás hombre tan cruel y tan malo que a tu hijo le quites tanto bien, como hacerse hijo de Dios? 

Después de nuevo recordaba que el bautismo era necesario para borrar el pecado original 

y todos los demás, pidiendo que si algún indio se encontrase en peligro de muerte debía 

avisar luego al Padre su pariente y el fiscal y el curaca, amedrentando a sus oyentes con la idea 

de que si alguno de ellos moría y por vuestra negligencia no estuviera bautizado, el resto 

pagaría su daño en el infierno.

En contraposición a estas consecuencias negativas de no estar bautizados, Avendaño em-

pleaba un lenguaje poético para describir el bautismo: ¡Oh, qué hermosa y qué linda y qué ga-

lana queda el alma cuando sale de la fuente del Bautismo! Dios la ve y se enamora de ella (…). Tras 

estas palabras, dialogaba retóricamente con los indios: (…) Dime hombre, ¿ves tú el alma? ¿ves tú el 

corazón? ¿ves la voluntad del otro? No ves nada de esto. Luego les explicaba que para el bautis-

mo había que utilizar agua natural y les exponía las palabras del sacerdote al administrar 

el sacramento, añadiendo que había otras ceremonias como poner sal y decir otras pala-

bras que son cosas llenas de misterios muy altos. Llama la atención el hecho de que Avenda-

ño hiciera esta distinción, pues altos o no, todos los misterios resultarían incomprensibles 

para la mente indígena, como lo son también para los cristianos.

Los sermones que componen la obra de Avendaño son, formalmente, instrumentos de per-

suasión, en este caso destinados a atraer a los indígenas al catolicismo. Por ello se encua-

dran dentro del campo de la retórica, entendida como práctica y teoría: elocuencia y sistema 

de normas que han de respetarse para ser elocuentes y que son objeto de un estudio sistemático22 

han sido seleccionados algunos pasajes, tanto del sermón X como del XI, solo a título de 

ejemplo porque nos han parecido representativos del uso que hacía Avendaño de la retó-

rica en su sermonario. Así, además de las figuras retóricas ya mencionadas a lo largo de la 

narración del contenido de ambos sermones, como la interrogación retórica, el ejemplo y 

el símil, en el siguiente pasaje está presente la sermocinatio, una figura de pensamiento por 

sustitución, en la que el hablante se separa del discurso y reproduce las palabras del oyente 

de forma directa, y, dentro de esta figura, en este pasaje se puede apreciar la variante de la 

22	 MORTARA GARAVELLI, Bice. Manual de retórica. Madrid: Cátedra, 1991.



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
108
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

sermocinatio conocida como dialogismo, esto es, la ficción de un diálogo mediante pregun-

tas y respuestas:

Preguntaréisme: ¿Padre, cómo puede el agua del río lavar al alma? Cada día me 

lavo yo las manos y el rostro con agua y quedo limpio, pero el alma no puedo yo 

lavarla. Y siendo esto así, ¿cómo puede ser que el agua del bautismo, con las pala-

bras que el Padre dice, lave el alma y quede limpia la mancha del pecado original? 

Yo os diré cómo puede ser esto…Mirad hijos, el agua por su virtud natural no puede 

lavar el alma (f. 123 v).

Esta técnica fue muy reiterada por el clérigo en su obra y en cierto modo sirve para guiar 

el pensamiento del auditorio en el sentido deseado por el emisor del mensaje con objeto 

de obtener mejores resultados en sus objetivos. Por otro lado, a la argumentación, que es el 

centro del discurso persuasivo, pertenece, entre otros recursos, el argumento de autoridad, 

muy presente en la obra de Avendaño en su conjunto. Se trataba de conferir valor proba-

torio a una afirmación por medio de la opinión de un experto, un maestro o un personaje 

ilustre pertenecientes a la cultura del emisor, en este caso de la cultura dominante en una 

situación colonia.

Esta obra es una construcción argumental que parte de una posición de autoridad, superio-

ridad y verdad de antemano, ya que no se desprende de ella cuidado alguno o sensibilidad 

con respecto a los receptores del mensaje, es decir, los indígenas, a pesar de la gran distancia 

cultural entre los dos polos de la evangelización: los que transmitían el dogma católico y 

los que lo recibían.

En esta línea de la recepción del contenido de la doctrina por parte de los indígenas, resul-

ta muy significativo que el propio Avendaño, en 1617 –en pleno desarrollo de la primera 

campaña de extirpación de las idolatrías– llamase la atención al arzobispo de Lima, Barto-

lomé Lobo Guerrero, sobre el escasísimo o prácticamente nulo arraigo que la fe católica 

había tenido en los nativos en las zonas que él había visitado. El doctrinero informaba a su 

superior de que los indios nunca habían creído en los artículos de la fe; ni en la virtud de 

los sacramentos; ni en la virginidad de María. Además, añadía que, generalmente, aquéllos 

no solían confesar el llamado pecado de la idolatría, sino que decían haber cometido otros, 

aduciendo que la razón de esta ocultación era su miedo al castigo. Sorprende que, a pesar de 

esto, los sermones de Avendaño se publicaran en 1649, repitiendo de nuevo lo mismo que 30 

o 40 años antes con escaso resultado.



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
109
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

5.	 CONCLUSIONES

A modo de conclusión, uno de los grandes valores que tienen los sermones de Avendaño 

como fuente histórica es que son reveladores de varias realidades sustanciales para el pro-

ceso de adoctrinamiento indígena.

La primera es que el hecho de que un clérigo criollo, de origen urbano, con formación y 

ejercicio académicos y bien relacionado con la jerarquía eclesiástica limeña sintiera inte-

rés por llegar a ser doctrinero de indios en la sierra, luchara por conseguir y mantener su 

doctrina, tuviera una relación no del todo tranquila con sus indios y jugara un papel desta-

cado en las campañas de extirpación de idolatrías, llegando a escribir esta obra. Esto significa 

que el espacio rural de la población indígena campesina era lo suficientemente atractivo, 

tanto desde el punto de vista religioso como desde el material, como para que influyera tan 

poderosamente en la vida de alguien como Avendaño.

En segundo lugar, como es lógico, los sermones también revelan la posición que en el mun-

do colonial ocupaba el clérigo dentro del sector dominante de la sociedad, en el que se en-

contraban las instituciones eclesiásticas. Esta posición se manifestaba en expresiones que 

se correspondían con principios que habían sido asumidos por los conquistadores desde 

los comienzos de su llegada a América. En los Andes, ya en 1545 el obispo Loaysa establecía 

el principio de que los indígenas eran de corto entendimiento y en los sermones que aquí 

se han estudiado la actitud paternal de Avendaño estaba impregnada de dicho supuesto. 

Así, en el Sermón X, al hablar de los pecados, el cura decía a los indios: ¿Estáis ciegos? ¿Estáis 

locos? ¿Estáis dormidos? Despertad. Más delante, en el mismo sermón les repetía: ¡Ah ciegos! 

¡Ah tontos! Despertad. En este punto cabe destacar en cuanto a la posición social de Avenda-

ño el manejo que hacía de los recursos económicos de los indios de su doctrina, por lo que 

había sido acusado ante la justicia eclesiástica por estos últimos.

En tercer lugar, los sermones son reveladores de la escasa evolución del discurso evangeli-

zador de la Iglesia en los Andes desde el inicio de la conquista hasta mediados del siglo XVII 

al menos. En contra de lo que ha escrito la historiadora argentina Carolina Carman, en los 

Andes no se produjo una evolución sustancial en la producción de textos religiosos dirigi-

dos a la evangelización de los indios. Sin duda, el III Concilio de Lima (1582- 83) supuso un 

paso adelante en la concreción y la profundización de los principios y las bases en que se 



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
110
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

debía sustentar el adoctrinamiento indígena23. Pero ello fue simplemente el desarrollo de 

criterios que ya se habían trazado en la década de 1540 y que con toda seguridad tenían an-

tecedentes en Nueva España y, posiblemente, en la España de los moriscos. En este mismo 

sentido, llama la atención que el arzobispo Villagómez considerase de interés publicar un 

sermonario que se había redactado a comienzos del siglo, y no hubiera promovido la ela-

boración de algún otro texto más adecuado a una población indígena que sin duda estaba 

evolucionando culturalmente en el mundo colonial.

En cuarto lugar, la acción de la institución eclesiástica como sujeto y agente colonizador 

queda refrendada en el hecho de que los sermones son formalmente instrumentos de per-

suasión y su autor reflejó diversas figuras retóricas como la sermocinatio y el argumento de 

autoridad. En el primer caso se trata de una figura de pensamiento por sustitución, en la 

que el hablante se separa del discurso y reproduce las palabras del oyente de forma directa, 

y, dentro de esta figura, en este pasaje se puede apreciar la variante de la sermocinatio cono-

cida como dialogismo, esto es, la ficción de un diálogo mediante preguntas y respuestas24: 

Preguntaréisme: ¿Padre, cómo puede el agua del río lavar al alma? Cada día me 
lavo yo las manos y el rostro con agua y quedo limpio, pero el alma no puedo yo 
lavarla. Y siendo esto así, ¿cómo puede ser que el agua del bautismo, con las pala-
bras que el Padre dice, lave el alma y quede limpia la mancha del pecado original? 
Yo os diré cómo puede ser esto…Mirad hijos, el agua por su virtud natural no puede 
lavar el alma (f 123 v). 

En el segundo caso, teniendo en cuenta que el mensaje de los sermones se emitía entre dos 

culturas diferentes, se trataba de conferir valor probatorio a una afirmación por medio de 

la opinión de un experto, un maestro o un personaje ilustre pertenecientes a la cultura del 

emisor, en este caso de la cultura dominante en una situación colonial, en lugar de hacerlo 

por medio de razones. La cita era la técnica de este tipo de recurso cuando el usuario lo ex-

ponía como garante de su propia opinión. En el sermón X Avendaño empleó el argumento 

de autoridad al referir todas las citas bíblicas, como por ejemplo, en el siguiente caso refe-

rido a los castigos por el pecado mortal: Oid hijos lo que dice el Apóstol S. Pablo en una carta 

23	 Para una comprensión de la Historia de la institución eclesiástica en Perú, y en concreto de los Concilios, véase 
FERNÁNDEZ GARCÍA, Enrique. Perú cristiano: primitiva evangelización de Iberoamérica y Filipinas, 1492-1600, e historia de 
la Iglesia en el Perú, 1532-1900. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 2000.

24	 MORTARA GARAVELLI, Bice. op. cit., p. 9.



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
111
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

que escribió a los Romanos, que eran idólatras como lo fueron vuestros abuelos Video [enim] aliam 

legem in membris meis, repugnantem legi mentis meae, & captiuantem me in lege peccati, quae est 

in membris meis (f 117).

De todo ello se deriva el interés en haber tratado de indagar sobre algunas de las líneas 

esenciales de la evolución de la organización de la Iglesia en algunas zonas del Perú, en pa-

ralelo a los grandes procesos sociales y económicos coloniales, en los que las instituciones 

eclesiásticas participaron. Esto ha permitido reconstruir, en el breve espacio de una inves-

tigación de estas características, lo que se puede denominar como genealogía cultural del 

sermonario, para disponer así de las claves que permiten comprenderlo mejor.

Basten estos casos del uso de la retórica para reforzar la tesis de que los sermones de Aven-

daño son entendidos en este Trabajo como una expresión de las actitudes mentales de los 

grupos sociales que dirigieron la ocupación de América. Esta fuente es una construcción 

argumental que parte de una posición de autoridad, superioridad y verdad de antemano, ya 

que no se desprende de ella cuidado alguno o sensibilidad con respecto a los receptores del 

mensaje, es decir, los indígenas, a pesar de la gran distancia cultural entre los dos polos de 

la evangelización: los que transmitían el dogma católico y los que lo recibían.

Cabe preguntarse, al ser el sincretismo religioso muy visible hasta hoy, si los indígenas es-

tarían interesados en la ortodoxia o si, por el contrario, al ver una permisividad en las prác-

ticas religiosas, mostraban desinterés o rechazo. En esta línea de la recepción del contenido 

de la doctrina por parte de los indígenas, resulta muy significativo que el propio Avendaño, 

en 1617 –en pleno desarrollo de la primera campaña de extirpación de las idolatrías– llama-

se la atención al arzobispo de Lima, Bartolomé Lobo Guerrero, sobre el escasísimo o prácti-

camente nulo arraigo que la fe católica había tenido en los nativos en las zonas que él había 

visitado. El doctrinero informaba a su superior de que los indios nunca habían creído en 

los artículos de la fe; ni en la virtud de los sacramentos; ni en la virginidad de María. Ade-

más, añadía que, generalmente, aquéllos no solían confesar el llamado pecado de la idola-

tría, sino que decían haber cometido otros, aduciendo que la razón de esta ocultación era su 

miedo al castigo25. Sorprende que, a pesar de esto, los sermones de Avendaño se publicaran 

en 1649, repitiendo de nuevo lo mismo que 30 o 40 años antes con escaso resultado.

25	 AGI. Lima, leg. 301. Relación de Fernando de Avendaño, dirigida al arzobispo de Lima, 3 de abril de 1617.



PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
112
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

6.	 FUENTES PRIMARIAS

Archivo General de Indias. Lima, leg. 310. Carta del cabildo eclesiástico de Lima al rey, 30 de 
abril de 1576. Carta del cabildo eclesiástico de Lima al rey, 28 de mayo de 1607. Relación de 
Fernando de Avendaño, dirigida al arzobispo de Lima, 3 de abril de 1617.

AVENDAÑO, Fernando de. Sermones de los misterios de nuestra santa fe católica en la len-
gua castellana y la general del Inca. Lima: Jorge López de Herrera, 1649.

LISÓN CHÁVEZ, Emilio y BALLESTEROS GAIBROIS, Manuel. La Iglesia de España en el Perú: colec-
ción de documentos para la historia de la Iglesia en el Perú, que se encuentran en varios archivos. 
Sección primera: Archivo General de Indias, Sevilla, siglo XVI. Madrid: Editorial Católica Españo-
la, 1943-1946.

The Harkness Collection in the Library of Congress. Calendar of Spanish Manuscripts concerning 
Peru 1531-1651, 1932. Documentos de junio de 1542; octubre de 1543 y mayo-julio de 1544.

7.	 BIBLIOGRAFÍA

ACOSTA, Antonio. El pleito de los indios de San Damián (Huarochirí) contra Francisco de 
Ávila (1607). Historiografía y bibliografía americanistas. 1979, XXIII, pp. 3-33.

ARMAS MEDINA, Fernando de. Cristianización del Perú (1532-1600). Sevilla: Escuela de Estu-
dios Hispanoamericanos, 1953.

ARMAS MEDINA, Fernando de. Religiosos, doctrinas y excedente económico indígena en el 
Perú a comienzos del siglo XVII. Histórica. 1982, VI (1), pp. 1-34.

ARMAS MEDINA, Fernando de. La Iglesia en el Perú colonial temprano. Fray Jerónimo de 
Loaysa, Primer obispo de Lima. Revista Andina. 1996, 14, pp. 11-29.

ARMAS MEDINA, Fernando de. Los clérigos doctrineros y la economía colonia. Allpanchis Pu-
thurinqa. 1982, XVI (19), pp. 117-149.

ARMAS MEDINA, Fernando de. Prácticas coloniales de la Iglesia en el Perú. Siglos XVI-XVII. Sevi-
lla: Aconcagua, 2014.

BORGES, Pedro. Religiosos en Hispanoamérica. Madrid: MAPFRE, 1992.

BAKEWELL, Peter. Mineros de la montaña roja. Madrid: Alianza, 1989.

BOYD-BOWMAN, Peter. Indice geobiográfico de cuarenta mil pobladores españoles de América en 
el siglo XVI. Bogotá y Ciudad de México: Instituto Caro y Cuervo, 1964-1968.

CIEZA DE LEÓN, Pedro. Obras Completas, II. Las Guerras Civiles Peruanas, edición de Carmelo 
Sáenz de Santa María. Madrid: CSIC, 1985.



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
113
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

CONTRERAS CARRANZA, Carlos. Historia económica del Perú: desde la conquista española hasta 
el presente. Lima: Instituto de Estudios Peruanos, 2022.

COOK, Noble David. The Indian Population of Peru, 1570-1620. Austin: Tesis doctoral University 
of Texas, 1973.

COOK, Noble David. Demographic Collapse: Indian Peru, 1520-1620. New York: Cambridge Uni-
versity Press, 1981.

CUELENAERE, Lawrence, y RABASA, José. Ethnocide, science, ethnosuicide, and the historians 
of the vanishing: The extirpation of idolatries in the colonial Andes and a few contempo-
rary variants. Critique of Anthropology. 2018, 38 (1). 

DAMMERT BELLIDO, José. El clero diocesano en el Perú del s. XVI, Lima, Instituto Bartolomé de las 
Casas. Rímac: Centro de Estudios y Publicaciones, 1996.

DELGADO, Manuel. La religiosidad popular. En torno a un falso problema. Disponible en 
https://www.ugr.es/~pwlac/G10_08Manuel_Delgado.html [Consulta: 9 de octubre de 2024].

DELGADO, Manuel. Dogma católico para indios: la versión de la Iglesia del Perú en el siglo 
XVII. Histórica. 2001, XXV (2), pp. 11-47.

DURÁN, Juan Guillermo. El catecismo del III Concilio Provincial de Lima y sus complementos pas-
torales (1584-1585): estudio preliminar, texto y notas. Buenos Aires: Facultad de Teología de la 
Pontificia Universidad Católica de Argentina, 1982.

DUVIOLS, Pierre. La lutte contre les religions autochtones dans le Pérou colonial: l´extirpation de 
l´idolâtrie entre 1532 et 1660. París y Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos, 1971.

EGAÑA, S.J., Antonio de. Historia de la Iglesia en la América Española (Hemisferio Sur). Madrid: 
Biblioteca de Autores Católicos, 1966.

ELLIOTT, John H. La España imperial. Barcelona: Vicens Vives, 2005.

ESTENSSORO FUCHS, Juan Carlos. Del paganismo a la santidad. La incorporación de los indios 
del Perú al catolicismo. Lima: IFEA, 2003.

FERNÁNDEZ GARCÍA, Enrique. Perú cristiano: primitiva evangelización de Iberoamérica y Filipi-
nas, 1492-1600, e historia de la Iglesia en el Perú, 1532-1900. Lima: Pontificia Universidad Cató-
lica del Perú, 2000.

GUIBOVICH PÉREZ, Pedro. La carrera de un visitador de idolatrías en el siglo XVII: Fernando 
de Avendaño (1580?-1655). En RAMOS, Gabriela y URBANO, Henrique eds. Catolicismo y extir-
pación de idolatrías, siglos XVI- XVIII. Cuzco: Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolo-
mé de Las Casas, 1993, pp. 169-240.

https://www.ugr.es/~pwlac/G10_08Manuel_Delgado.html


PROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
114
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

LARA CISNEROS, Gerardo, y MARTÍNEZ GONZÁLEZ, Roberto. El ídolo y las hogueras. Idolatría 
y evangelización en América Virreinal, siglos XVI-XVIII. Madrid, y , Tiempo Emulado, 2023.

LAVALLÉ, Bernard. Recherches sur l’apparition de la consciencecréoledans la Vice-Royauté du Pe-
rou: l’antagonisme hispano-créole dans les ordres religieuses (XVIème-XVIIème siécles). Burdeos: 
Tesis Doctoral Universidad de Burdeos III, 1978.

LOVEMAN, Mara. National Colors: Racial Classification and the State in Latin America. Oxford: 
Oxford University Press, 2014.

MASTERS, Adrián. Arquitectos invisibles: los vasallos, el sistema de peticiones y respuestas 
y la creación de la legislación imperial hispana de castas. Allpanchis. 2022, 90, pp. 225-272.

MERLUZZI, Manfredi. Los Andes: la constitución del Perú virreinal. En MAZÍN GÓMEZ, Óscar 
ed. Actas de las III Jornadas Internacionales de Estudio sobre la historia de la Monarquía 
Ibérica. Ciudad de México: Colegio de México, 2012.

MORALES PADRÓN, Francisco. Atlas histórico cultural de América. Las Palmas de Gran Canaria: 
Gobierno de Canarias, 1988.

MORTARA GARAVELLI, Bice. Manual de retórica. Madrid: Cátedra, 1991.

NOEJOVICH, Héctor Omar et al. Compendio de Historia Económica del Perú, II, Economía del pe-
ríodo colonial temprano. Lima: BCRP/IEP, 2009.

PARKER, Geoffrey. Felipe II. Madrid: Alianza, 2008.

PÉREZ DE TUDELA BUESO, Juan. Observaciones generales sobre las guerras civiles del Perú: los 
cronistas Diego Fernández, Pedro Gutiérrez de Santa Clara y Juan Cristóbal Calvete de Estrella. Ma-
drid: 1963.

PUENTE BRUNKE, José de la. Encomienda y encomenderos en el Perú. Estudio social y político de 
una institución colonial. Sevilla: Diputación Provincial de Sevilla, 1991.

RAMOS PÉREZ, Demetrio. La crisis indiana y la Junta Magna de 1568. Jahrbuch für Geschichte 
von Lateinamerikas. 1986, 23, 1986, pp.1-61.

RAMOS, Gabriela comp. La venida del reino. Religión, evangelización y cultura en América. Siglos 
XVI-XX. Cuzco: Centro de Estudios Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas, 1994.

RICARD, Robert. La conquista espiritual de México. Ciudad de México: Fondo de Cultura Econó-
mica, 1986.

SÁNCHEZ-ALBORNOZ, Nicolás. La población de América Latina. Madrid: Alianza Universidad, 
1973.

SUÁREZ ESPINOSA, Margarita. La formación de la economía atlántica, en Compendio de Historia 
Económica del Perú, Economía del período colonial temprano. Lima: BCRP/IE, 2009.



Ana Cortés AlcaidePROCESOS DE CRISTIANIZACIÓN EN PERÚ:  
ESTUDIO DE LOS SERMONES DE FERNANDO DE AVENDAÑO (¿1600?-1649)

—
115
—

RE
VI

ST
A

 D
EL

 D
EP

A
RT

A
M

EN
TO

 D
E 

H
IS

TO
RI

A
 M

O
D

ER
N

A
, 

C
O

N
TE

M
PO

RÁ
N

EA
, D

E 
A

M
ÉR

IC
A

 Y
 D

EL
 A

RT
E

BIBLID [2445-267X (2024), 36, 93-115]

SERRERA, Ramón María. La América de los Habsburgo. Sevilla: Universidad de Sevilla, 2011.

TAYLOR, Gerald y ACOSTA, Antonio. Dioses y hombres de Huarochirí. Lima: IEP, 1986.

TAYLOR, Gerald. Ritos y Tradiciones de Huarochirí. Lima: IEP/IFEA, 1987.

TORMO, Leandro. Historia de la Iglesia en América Latina, I. Friburgo: Centro Internacional de 
Investigaciones Sociales de FERES, 1962.

TORRES SALDAMANDO, Enrique. Apuntes históricos sobre la encomienda en el Perú. Lima: Uni-
versidad Nacional de San Marcos, 1967.

VALERA, Blas. Las costumbres antiguas del Perú y la Historia de los Incas (siglo XVI), edición de 
Francisco A. Loayza. Los pequeños grandes libros de la Historia americana, VIII, Lima, 1945.

VARGAS UGARTE, S.J., Rubén. Concilios Limenses (1551-1772), tomo I. Lima: 1951.

VARGAS UGARTE, S.J., Rubén. Historia de la Iglesia en el Perú, II (1570-1640). Burgos: Aldecoa, 
1959.

VV. AA. Historia del Perú, IV. Lima: Juan Mejía Baca, 1980.


	_Hlk167483884
	_GoBack21
	_Hlk182909166
	_Hlk168303360
	_Hlk168304840
	_Hlk168644324
	_Hlk178360899
	_Hlk178164707
	_Hlk178168514
	_Hlk178168552
	_Hlk178166991
	_Hlk181014816
	_Hlk178164442
	_Hlk178161888
	_Hlk178356306
	_Hlk181010608
	_Hlk167461279
	_Hlk171949402
	_Hlk171954926
	_Hlk168868931
	_Hlk172376928
	_Hlk169524603
	_Hlk169627869
	_Hlk169637792
	_Hlk166538684
	_Hlk167449238
	_Hlk170390659
	_Hlk167276414
	_Hlk167550190
	_Hlk167376706
	_Hlk170141481
	_Hlk164122559
	_Hlk167647854
	_Hlk167642184
	_Hlk167809803
	_Hlk167746241
	_Hlk167745101
	_Hlk167794990
	_Hlk180953181
	_Hlk181029424
	_Hlk178437870
	_Hlk180954349
	_Hlk179838772
	_Hlk179742508
	_Hlk179743503
	_Hlk180954441
	_Hlk180964745
	_Hlk179397550
	_Hlk179394324
	_Hlk180954743
	_Hlk179395295
	_Hlk180964374
	_Hlk180963810
	_Hlk179400803
	_Hlk180964474
	_Hlk178440707
	_Hlk179752734
	_Hlk179666736
	_Hlk180964145
	_Hlk180788440
	_Hlk180963979
	_Hlk178407076
	_Hlk178414861
	_Hlk180693565
	_Hlk180693304
	_Hlk171068602
	_Hlk170928555
	_Hlk172547371
	_Hlk180261586
	_Hlk172048818
	_Hlk172049414
	_Hlk172048866
	_Hlk172561619
	_Hlk170848093
	_Hlk182895769
	_Hlk181802032
	_Hlk181802345
	_Hlk181802394
	La mezquita aljama de Sharis (Jerez de la Frontera): estado de la cuestión y reflexiones
	David J. Caramazana Malia
	La enseñanza privada y el libro en Cádiz (siglo XVI y comienzos del XVII). Una aproximación

	Procesos de cristianización en Perú: estudio de los sermones de Fernando de Avendaño (¿1600?-1649)
	Ismael Arevalillo García
	El arte de la platería en las calles y plazas de la ciudad de Cádiz. Localización de los plateros durante los siglos XVII y XVIII

	Juan Luis Puya Lucena
	Juan Martínez Acosta
	Juan Francisco Martínez López
	Una mujer noble ante la muerte: el testamento de la VIII marquesa del Carpio

	Francisco José Sanz de la Higuera
	Describiendo el imperio: Pedro Alonso O´Crouley (1740-1817) y su Idea Compendiosa del Reino de Nueva España (1774)

	El vuelo Madrid-Manila de la patrulla Elcano (1926). Propaganda hispanoamericanista y mito de los héroes del Aire
	María Virtudes Narváez Alba
	La persecución del periodista republicano Eduardo Gutiérrez Henríquez

	Carla Fernández Martínez
	Menesteres y negocios de mujeres hispanoamericanas, siglos XVIII-XIX. Su presencia en la vida mercantil, la minería, los mayorazgos, las encomiendas y haciendas
	Mario Trujillo (Coordinadora)

	Javier E. Jiménez López de Eguileta 
	Milagros León Vegas y Ángel Ignacio Aguilar Cuesta (Coordinadores) 

	Elena Escuredo, Diana Olivares Martínez y Pablo J. Pomar Rodil (Eds)
	Rafel Aita
	Fabio Fiore


