HTTPS://DX.DOI.ORG/10.25267 /TROCADERO.2025.137.07

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA
POR MANDATO EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVII)

MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA | UNIVERSIDAD DE LA RIOJA
ORCID: 0000-0001-9660-5861

Fecha de recepcién: 04/09/2025 Fecha aceptacion final: 28/10/2025

RESUMEN
La escritura formo6 parte de la vida cotidiana de los claustros femeninos modernos. En el
seno de las relaciones que se desarrollaron entre confesores y monjas pudo llegar a tener
un papel importante a través de la conocida como «escritura por mandato». En este trabajo
examinamos las reacciones que suscit6é este mandato en las religiosas, analizando tres ca-
sos particulares que presentan tres reacciones diversas: aceptacion y vocacion, resistencia
y sumisioén, negativa y rechazo. Su estudio permite considerar la diversidad de respuestasy

reacciones que supuso este tipo de imposiciones.

PALABRAS CLAVES

Escritura, mandato, obediencia, monjas, confesor

VOCATIONS AND RESISTANCE: RESPONSES TO WRITING
BY MANDATE IN FEMALE CLOISTERS (16TH-17TH CENTURIES)

ABSTRACT
Wwriting was part of everyday life in modern female cloisters and, in the relationships be-
tween confessors and nuns, it came to play an important role through what is known as
«mandatory writing». This paper examines the reactions that this mandate elicited in nuns
and analyse three cases that show three different reactions: acceptance and vocation, re-
sistance and submission, and refusal and rejection. Their study allows us to consider the

diversity of responses that these mandates entailed.

KEYWORDS

Wwriting, mandate, obedience, nuns, confessor

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

| g |
[O,]


https://dx.doi.org/10.25267/Trocadero.2025.i37.07
http://orcid.org/0000-0001-9660-5861

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

o

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

Como citar: Maria Jiménez Sdenz de Tejada, «Vocaciones y resistencias: respuestas a la escritura por
mandato en los claustros femeninos (siglos XVI-XVII)», Trocadero. Revista del Departamento de Historia
Moderna, Contempordnea, de Américay del Arte, 37, 2025, pp. 135-155.

DOI: https://doi.org/10.25267/Trocadero.2025.i37.07

INTRODUCCION

a escritura formo parte de la vida cotidiana de los claustros femeninos modernos.

El control interno, las labores administrativas, incluso la recopilacién de la me-

moria e historia de la comunidad o convento, formaban parte de la labor interna

de escritura en el mundo religioso femenino (Baranda Leturio, 2011: 11-12; Mar-
chant Rivera, 2018), pero existi6é un tipo particular de produccién escrita vinculada con las
relaciones que se establecieron entre confesores y monjas: la escritura por mandato (Pou-
trin, 1995; Lavrin, Loreto Lopez, 2002; Ferras Ant6én, 2004; Herpoel, 2005; Castillo, 2008). Mu-
chas de las Vidas publicadas en el periodo moderno y que han llegado hasta nuestros dias,
estuvieron basadas en los manuscritos originales de estas autoras religiosas, producidos
precisamente en el contexto de este mandato, si bien no todas (zarri, 2014) I

Desde el punto de vista jerarquico, esta escritura se concibié como un acto de obediencia,
pero una aproximacioén a la produccion de estas religiosas nos permite analizar la diversi-
dad que existi6, la variedad de reacciones que genero la escritura por mandato y como estas
mujeres respondieron a este tipo de 6rdenes. En esta propuesta, plantearemos tres respues-
tas diferentes a la escritura por mandato recurriendo a tres casos concretos: la escritura
por vocacion que se refugiaba en el mandato, la escritura genuinamente por obediencia y
el rechazo a aceptar este precepto.

Para ello, debemos comenzar sefialando que la produccién escrita de estas religiosas no fue
libre, sino que estas se vieron condicionadas tanto por los destinatarios de sus textos como
por la imagen que debian transmitir en ellos, por lo que recurrieron a formas concretas de
expresion, como la retérica de la feminidad (Weber, 1990), abogando por las muestras de
humildad, el recurso a los designios divinos, etc. (Amelang, 2005), 1o que supone un filtro a
la hora de utilizar este tipo de fuentes.

1 Caberecordaraquila falta de definicién de la autoria en el periodo moderno, especialmente en este tipo de textos
desarrollados en el marco de la obediencia supuesta o verdadera, donde la presencia del confesor es una constante.
Tanto en los textos originales de las religiosas, como en las posteriores publicaciones por terceros (generalmente los
receptores de estos manuscritos) el concepto de autoria no se asemeja al actual, sino que es m4s flexible. Por ello, es
posible encontrar diferentes voces en este tipo de obras, asi como estrategias retéricas diversas (Malena, 2012).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]


https://doi.org/10.25267/Trocadero.2025.i37.07

MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

Ademas, este mandato no siempre fue tal, sino que se podia llegar a identificar con un per-
miso a una peticién mas o menos explicita o una ratificacién a una labor que ya habia
comenzado por iniciativa propia de las religiosas, lo que la censura y el uso de expresio-
nes retoéricas dificulta reconocer. La conservacion de fuentes personales, como por ejem-
plo las cartas a familiares de Teresa de Jestis, permiten una aproximacion mas fidedigna
a la opinién que merecia la escritura en el contexto conventual (Alabriis Iglesias, Garcia
Carcel, 2015: 59), pero no es imposible en aquellos casos en los que no existieron este tipo
de fuentes. Al eliminar los arquetipos propios de la escritura por mandato y de esta ret6-
rica, asi como atendiendo al volumen de produccién escrita de cada una de estas autoras
y combinandolos con los testimonios de terceros y con declaraciones privadas, en caso de
que existiesen, si podemos aproximarnos de una forma mas eficiente a cual fue la opinién
de estas mujeres respecto a la escritura y como la abordaron. En las siguientes lineas nos

centraremos en tres de ellas.
ESCRITURA POR VOCACION: CECILIA DEL NACIMIENTO (1570—1646)

Cecilia del Nacimiento (1570-1646), carmelita descalza en Valladolid, fue una religiosa con
una prolifica produccién escrita, llegando a ser definida, junto con su hermana Maria de
San Alberto, como una de las «mas ilustres religiosas de la Reforma» (Fernandez Frontela,
2013: 166). Su dedicacién a la escritura, manifiesta en su amplia produccién, junto con su
disposiciéon benevolente a esta actividad, nos llevan a considerarla una escritora por voca-
cién, que actud con «licencia» o «permiso» de sus confesores, y no tanto por la existencia de

un mandato.

Su produccién escrita incluy6 obras ascético misticas, ensayos teoldgicos, obras lauda-
torias o histéricas acerca de la fundacién del convento de carmelitas descalzas de Ca-
lahorra, pero también informativas para procesos de beatificacién, sin olvidar su corres-
pondencia ni su produccién poética, muy alabada y estudiada (Alonso Medel, 2023: 19-20;
Poutrin, 1995: 301). Algunos investigadores plantean la existencia de varias relaciones de
favores recibidos durante la oracion, una de ellas perdida, si bien se conservan otras dos,
asi como una autobiografia también extraviada, aunque hay cierto desacuerdo sobre la
existencia de esta altima (Fernandez Frontela, 2013: 172; Barbeito, 2007: 337-338; Poutrin,
1995: 301; Diaz Cerén, 1970: 255). Entre sus composiciones, también abordé temas teologi-
cos, como muestra Exposicion teologica sobre la Inmaculada Concepcion de la Santisima Vir-
gen Maria (Dobner, 2011: 83), donde planteaba la defensa de este dogma en un momento

marcado por el debate y la disputa.

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

N

3



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

(e}

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

Ella percibia el mandato como una oportunidad, como una orden que alentaba y animaba,
N0 como una carga, sino todo lo contrario. Segin algunas alusiones al respecto, para ella
el mandato era una ayuda para decidirse a hablar por si misma, no una forma de oprimir
su voluntad y forzarla: «vViendo, Padre nuestro, lo que vuestra reverencia gusta de las cosas
espirituales, y por su mandato particular con que me alienta, me atrevo a decir aqui algo

aunque breve» (Fernandez Frontela, 2013: 164).

Cecilia del Nacimiento se nos muestra como una religiosa que efectivamente deseaba de-
dicarse a esta labor de escritura, era una escritora por vocacién (Borrego Gutiérrez, 2020:
32), aunque esto no conllevaba una libertad creativa absoluta. Debi6 recurrir a la retérica
de la feminidad (Weber, 1990), a la humildad y justificarse a través de la obediencia. Cecilia
escribi6é en dos momentos concretos. El primero, entre 1600 y 1603, cuando debio escribir
la autobiografia perdida, asi como sus Liras de la Transformacion del alma en Dios y el Tratado
de la unién del alma con Dios (Fernandez Frontela, 2013: 179, Dobner, 2011: 80). El segundo
momento, tendria lugar entre 1629 y 1643, ya como una autora madura, momento de elabo-
racion de las dos relaciones de mercedes, las obras teolégicas sobre la Inmaculada Concep-
cioén y los misterios de la Fe, junto con las meditaciones sobre las Escrituras, concretamente
sobre el Cantar de los Cantares (Diaz Cerén, 1970: 275-276). Seria también en esta segunda
etapa en la que compuso obras que han sido catalogadas de histéricas, en concreto acerca
de la fundacién del convento de carmelitas descalzas de Calahorra y unas informaciones
sobre su hermano, fray Antonio Sobrino, para la causa para su beatificacién (Diaz Cerén,
1970: 281-283; Fernandez Frontela, 2013: 177), asi como las noticias sobre su hermana Maria
de San Alberto (Arenal y Schlau, 2010: 167-169).

El propio clima de debate teol6gico del que fue contemporanea pudo animarla a llevar a
cabo algunas obras concretas, como su tratado sobre la Inmaculada ConcepciénQ. En 1618,
parece ser que Cecilia vivi6 un éxtasis que acabo por decidirla para defender por escrito este
dogma (Diaz Cer6n, 1970: 276-279), ya que en este Dios se comunic6 con ella®. La referencia
a esta experiencia seria la clave para, en primer lugar, poder defender y opinar en materia

teologica, y segundo, dar validez a los argumentos empleados por ella. La coyuntura del mo-

2 lascriticas que, durante la primera mitad del XVII, se elevaron contra la mistica, animaron a la defensa teolégica
de estas experiencias, manifestindose en este tipo de textos que casaban con el ambiente concepcionista que a
principios de este siglo se experiment6 en la ciudad de valladolid (Pereda, 2019: 287-289).

3 Enla transcripcién que de este tratado hace Manuel de San Jerénimo no se hace alusién a este arrobamiento
(San Jer6nimo, 1710: 367-369).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

mento, marcada por el debate, podria haber animado a Cecilia del Nacimiento, como escri-
tora vocacional, a dedicar unas paginas a la defensa de la Inmaculada Concepcioén, para lo
que usoé el recurso a la experiencia divina para justificar su intrusién en el clima de disputa

teologal masculina.

Ademas, creemos que en ciertas ocasiones aprovecho las circunstancias para escribir con
una mayor libertad, de una forma mas auténoma. Cuando le ordenaron reescribir sus com-
posiciones, de las que se habia tenido que deshacer por mandato (Diaz Cerén, 1970: 248),
seflal6 no recordar exactamente las originales, por lo que opt6 por componer unas cancio-
nes acerca de la unién del alma con Dios y un tratado sobre el Credo (Fernandez Frontela,
2013:165). Cabria cuestionar si efectivamente no lo recordaba o aprovecho la ocasiéon para
perfeccionarlos o reelaborarlos en su totalidad. Aunque es plausible que el paso del tiempo
desdibujase el contenido de los textos, el olvido podria ser un recurso para ofrecer una ma-

yor libertad creativa en la nueva composicion.

Por otro lado, cabe considerar que Cecilia del Nacimiento ha sido caracterizada, en general,
como poeta, especialmente debido a la similitud de su obra con la de Juan de la Cruz, lo
que llevo a que durante afnos dos de sus poemas fuesen atribuidos a este (Arenal, Schlau,
2010: 141). Aunque fue una reconocida escritora en su época, tal vez fue mas conocida por
sus contemporaneos por su poesia que por su produccién prosaica. Si bien algunas inves-
tigaciones actuales la siguen definiendo como poeta (Arenal, Schlau, 2010), su variada pro-
duccion y el hecho de que se llegue a especular acerca de que podria haber sido una de las
autoras misticas mas destacadas del siglo XVII, dan cuenta de la calidad de su produccién,
la cual podria plantearse que no respondi6 en su totalidad a la obediencia a su confesor,
sino también a una iniciativa propia. Ademas, Cecilia recibi6é una formacién intelectual
destacada por mediacién de su madre (Poutrin, 1995: 301; Fernandez Frontela, 2013:172) la
cual, a través de los recursos de la humildad y el mandato, le permiti6 expresar su interior y

ser una escritora por vocacion.

Su extensa labor como escritora y su predisposicion a ella, amparada en el mandato, permi-
ten plantear la opinién positiva que algunas de las monjas modernas pudieron tener hacia
este tipo de actividad. Aunque existieron casos de religiosas que aceptaron el mandato ge-
nuinamente por obediencia, también hubo otras autoras que deseaban escribir e incluso
propiciaron recibir el mandato para hacerlo, para poder responder a sus propias aspira-
ciones o a sus necesidades de comunicacion. La formacion las ayudaba a sentirse capaces

de llevar a cabo esta tarea, a desearla, si bien no era una condicién indispensable, asi como

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

O

3



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

o

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

la intervencion divina les ofrecia un garante, si bien ninguna dejoé de lado las alusiones al
mandato o a su incapacidad parallevar a cabo esta tarea, reafirmando el modelo de humil-

dad femenina que debia caracterizarlas.

Aunque, tradicionalmente, se han considerado como veraces estas manifestaciones de re-
chazo y de resistencia, y presumiblemente lo fueron en algunas ocasiones, lo cierto es que
también se dieron situaciones en los que es posible atisbar una vocacién, un deseo, una as-
piracion. Estas mujeres no pudieron manifestarlo de forma explicita, precisamente por las
circunstancias de subordinacién que marcaban su dependencia y sometimiento hacia las
jerarquias eclesiasticas, pero, en ciertas ocasiones, lo expresaron sutilmente, resguardando-
se en diversos recursos retoricos o de autoridad que las protegiesen frente a acusaciones y
sospechas, de criticas tanto de otros superiores como incluso de la propia Inquisicién. Este
fue el modo que muchas de ellas tuvieron para utilizar los discursos creados por los hom-
bres para luchar y defender a las mujeres (Diaz, 2007: 541; Amelang, 2005: 160) y tanto la pro-
duccioén como el contenido de la obra de Cecilia del Nacimiento certifican, precisamente,
esta maniobrabilidad femenina y los recursos que algunas de estas autoras utilizaron para
aunar su vocacion y sus aspiraciones con su papel en las sociedades modernas, llegando a

emplear para ello el amparo de la escritura por mandato.

ESCRITURA POR OBEDIENCIA EN LA CORONA DE ARAGON: URSULA MICAELA
MORATA (1628-1703)

La existencia de autoras vocacionales no exime de la posibilidad de que efectivamente
se escribiese por obligacién. En un punto intermedio entre aquellas que manifestaron
esa vocacioén como escritoras y las religiosas que se negaron de forma total a tomar la
pluma, existié un gran ntmero de autoras que escribieron tinicamente para cumplir con
la obediencia, es decir, escribieron propiamente por mandato. Estas no contaron con pro-
ducciones extensas y parece que se resistieron genuinamente a obedecer, no siendo su

rechazo una muestra de humildad.

Las expresiones de humildad aparecen en la gran mayoria de los textos, independiente-
mente de que quisieran o no escribir, las alusiones a la incapacidad, imposibilidad, dis-
gusto, etc. son parte de una retorica constante tanto en estas autoras como en aquellas
con vocacion. De forma general, muchas de las que escribieron por mandato no expre-
saron una opinién favorable hacia su actividad, no dieron muestras de disfrutarlo y tan

pronto como podian librarse de esta obligacion, lo hacian. Ellas mismas la planteaban en

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

muchas ocasiones como una carga y tortura que solo acometian porque se veian forzadas

por su voto de obediencia.

Entre aquellas religiosas que escribieron solo por mandato incluimos a quienes escribieron
un solo texto, bien nos haya llegado a través de un tercero o se haya conservado el original.
En ocasiones, en lugar de textos biograficos, estas mujeres escribieron una relacién espiri-
tual, dando cuenta de su experiencia en la oracién, de las noticias o anuncios recibidos por
la divinidad, o componiendo unas indicaciones para llevar a cabo ejercicios espirituales. A
esto cabria anadir las composiciones relativas a la memoria de la comunidad, a su historia
0 a sus anteriores integrantes, que también pudieron ser compuestas por obediencia a un
mandato.

Este conjunto de autoras momnjas que escribieron forzadas por la obediencia lo hicieron
obligadas por sus votos, tanto aquellos realizados al profesar, como aquellos realizados de
forma particular a sus confesores (Poutrin, 1995: 120). Estas no sentirian ese deseo por ex-
presarse y de ahi que su produccién muchas veces se viese reducida a una obra o a los reta-
zos que recuperaron aquellos que escribieron sobre ellas. La resistencia a obedecer, que en
otras autoras podria asemejarse a un recurso literario para mostrar humildad, en su caso
se plantea como genuina, viéndose forzadas, cediendo ante el mandato y escribiendo sin

sentir una vocacién hacia esta actividad.

Aunque no fuela tinica?

,una autora que parece que efectivamente escribi6 en el contex-
to de la obediencia fue Ursula Micaela Morata (1628-1703) (Rodes, 2014; Cortés Sempere,
2014; Baranda Leturio, 2011: 180-182), capuchina murciana y fundadora alicantina que
comenzo6 su autobiografia en 1652, afio en el que habia sido amenazada con un examen
inquisitorial (Poutrin, 1995: 342). Ursula solo escribi6 esta obra (Morata, 1999), motivo por
el que creemos que, en su caso, si inicié esta actividad integramente por obediencia, tal
vez a modo de preparacion de su defensa ante una posible denuncia al Santo Oficio. Esta
escritura por mandato se integraria en el contexto generado por la amenaza inquisitorial
ante las misticas modernas, lo que podia llevar a que escribiesen en prevision a posibles
denuncias, para poder examinar y analizar de forma mas segura su desarrollo espiritual

y sus experiencias (Poutrin, 1995: 64, 342).

4  Otras autoras que creemos que podrian entrar en este grupo fueron Maria de la Santisima Trinidad (1604-
1660) (Gutiérrez Nufez, 2012; Vazquez, 1944), Marcela de San Félix (al menos respecto a la biografia de Cecilia del
Nacimiento) (Arenal, Schlau, 2010) y Ana Felipa de los Angeles (1664-1710) (Jiménez Saenz de Tejada, 2023).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

—_

41



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

N

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

Esta obra estaba formada por veintisiete cuadernos de extension variable, derivados de di-
ferentes mandatos: uno en 1652, otro anterior a noviembre de 1662, un tercero en enero de
1669 y el ulltimo ya en 1672 (Morata, 1999: XIX-XXI). No todos ellos tuvieron la misma dura-

ci6én y desconocemos cuando escribio varios de ellos (Morata, 1999: 340).

Los cartapacios dedicados a su propia vida fueron un total de veinte y el primero comenza-
ba insistiendo en lo forzada que se habia visto por la obediencia a su confesor, remarcando
la confusién y rechazo que le generaba tal orden. Recalcaba sentirse mortificada, especial-
mente porque el encargo insistia en la narracién de las «misericordias», es decir, no tanto la
biografia como tal, sino una relacion espiritual de las experiencias divinas. Ante esta orden
respecto a las mercedes divinas, la autora emple6 esta retérica de la humildad, calificando-
se de ingrata (Morata, 1999: 1).

Ya en el propio texto, Ursula relataba como la primera vez que recibi6 la orden de escribir,
en 1652, ella lo sabia con anterioridad por mediacion divina (Morata, 1999: 58-61). Parece ser
que Dios le habia comunicado que era ella la que debia indicarle a su confesor que tenia
que escribir, ante lo que ella habia solicitado algin tipo de certificacién, aunque acababa
rechazando sus dudas abogando por su capacidad de auto discernimiento, la cual le permi-
tia certificar el origen divino del mandato. La justificaciéon divina aseguraba y respaldaba el
hecho de tomar la pluma, pero esto no fue suficiente. Ante al mandato del confesor, la reli-
giosa se neg6, pidi6é que no le mandasen aquello y cuando el confesor la despidi6, ella se fue
«con resolucién de no obedecerle en escribir» (Morata, 1999: 59). Los mandatos se reiteraron
y,ante una solicitud de penitencias, el confesor le dijo que la que debia cumplir era escribir,
pero ella se neg6 a ceder, aludiendo a algunas dificultades que no llegé a desarrollar en su
texto: «Mandome en virtud de santa obediencia que lo hiciese y no lo replicase mas. Mas yo

siempre fuerte en que no habia de ser» (Morata, 1999: 60).

Estos fueron los términos empleados por Ursula para manifestar su rechazo desde la hu-
mildad, manteniéndose tenaz y determinada, al menos, hasta que el confesor recurri6 a la
prelada. Este solicit6 la mediacién de la priora, Maria Angela Astorch®, gque consiguié que

cediese (Morata, 1999: 59-61). Esta jugd un papel importante en esta primera toma de con-

5 Mistica y fundadora del convento de Murcia, donde llegd desde Zaragoza en 1645, también escribi6 su Vida y
relaciones espirituales (Pena Gonzalez). Ha sido objeto de diferentes estudios (Iriarte, 1982) y aparece en los trabajos
de Poutrin (1995) y Haliczer (2002), entre otros.

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

tacto de Ursula con la escritura y se la menciona en diferentes ocasiones en su biografia,
incluso después de fallecer (Morata, 1999: 63-69, 74-75, 92-93).

Finalmente, Ursula comenz6 a escribir, pero con aparentes dificultades y por poco tiem-
po. Supuestos ataques del demonio generaron curiosidad entre sus compaifieras, con las
consiguientes criticas. Al parecer, se inmiscuyeron tanto que llegaron a leer sus escritos
y acudieron a la priora, la citada Maria Angela Astorch, que acabé por prohibirle escribir
apenas un mes después de habérselo ordenado, aparentemente por la presion de la comu-
nidad (Morata, 1999: 67). Ante estas dificultades, Ursula, que habia sido avisada por Dios con
anterioridad, se mostraba humilde ante el confesor/destinatario, sefialando su confusion
y escasa capacidad para comprender la situacion, su ignorancia y corta capacidad, y todo
esto la llevaba a solicitar a su receptor, a través de esta retérica de la humildad, que la «des-
engafase» en lo que fuese necesario, es decir, que le aclarase sus dudas y la corrigiese. Estas
alusiones a la confusién y su falta de conocimiento aparecen en varias ocasiones a lo largo

de la obra, pero sin resultar desmesuradas (Morata, 1999: 334).

Alo largo de su vida en comunidad, Ursula experiment6 también desavenencias con algu-
nas compaifieras que generaron dificultades en la convivencia (Morata, 1999: 120, 154-162),
llegando incluso a experimentar visitas juridicas derivadas de denuncias contra ella y la
superiora. En este contexto de criticas y diversos examenes inquisitoriales, un secretario
acabaria siendo su confesor, el cual la examinoé de diferentes formas para dilucidar su caso
yle recomend6 dejar de escribir para evitar mas conflictos (Morata, 1999: 166). Esta sugeren-
cia tuvo lugar en torno a 1662, por lo que se infiere que entre 1652 y 1662 retomo la escritura

en algiin momento, pero no se indica si existié un nuevo mandato.

En cualquier caso,la orden de escribir se repetiria tiempo después. Concretamente en enero
de 1669, y también se reiter6 la respuesta de Ursula: su negativa a obedecer, las dudas inter-
nas que se lo impedian, asi como la oposicién externa por parte de sus comparieras (Mora-
ta, 1999: 237). La solucién del confesor era sencilla y determinante, si Dios coincidia con él
en su decisiéon de que escribiese, le ayudaria eliminando las dificultades de «criaturas», es
decir, las que generaban sus compafieras. El fallecimiento de varias de estas religiosas fue

tomado por Ursula como una prueba de la voluntad divina:

queriendo mi Dios dejarme libre de todos los impedimentos, que podia tener, para que
no cumpliese la obediencia del escribir, que mi padre espiritual me habia puesto; que
aunque es verdad, que no me podian quitar ninguna de las religiosas el que escribiese,

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

—_

4

w



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

~

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

mas me podian dar mucho a merecer, aunque con buena voluntad porque me querian
mucho (Morata, 1999: 239).

Ursula no veia la oposicion de sus comparieras como algo negativo, sino como una muestra
de su preocupacioén por el bienestar de la comunidad y de la orden, siempre bajo la amena-
za inquisitorial. Ademas, en el texto se aludia a las criticas contra Ursula por si se trataba de
otra «monja de Lisboa»®, con el consiguiente peligro que suponia para la comunidad.

Estos fallecimientos alteraron la vida de la comunidad y retrasaron a Ursula, que no co-
menzo6 a escribir de nuevo hasta finales de marzo de 1669. Este mandato, que se lo habia
dado Jerénimo de Teruel, perdur6 hasta que se celebraron nuevas elecciones en la comuni-
dad, que conllevaron cambios en la prelacia y también en el confesionario. Ursula, manifes-
taba su pesar, seglin su autobiografia, no porque el cambio de confesor supusiera que debia
dejar de escribir, sino por perder a su padre espiritual (Morata, 1999: 260-261).

Aungque la nueva prelada le sugirio escribir, no se lo mandé por obediencia, por lo que Ur-
sula no continud, ni lo haria hasta llegar a Alicante como fundadora de una nueva comu-
nidad. También el nuevo confesor, el lector Chumillas, tuvo interés en sus escritos y quiso
leerlos, asi como mandarle que volviese a escribir, pero Ursula también se neg6. En este caso,
se justifico indicando que no habia dado el voto de obediencia particular a este religioso,
por lo que no se veia obligada a ello y,ademas, sefialaba que «siempre me fui cautelando de
no darsela por voto [la obediencia], sino lo que pedia la cortesia religiosa y el rendimiento
de espiritu que debia tener a los confesores» (Morata, 1999: 261). Es decir, volvié no solo a ne-
garse, sino a poner por delante su voluntad que, segiin ella, respondia a lo que Dios le habia

comunicado con anterioridad.

Surechazo ala escritura se repitio6 en el tercer mandato, que tuvo lugar ya en 1672, por parte
de José Safia (Poutrin, 1995: 342-343). Incluso ella misma se sorprendia de su reaccion: «Mi

sentimiento fue tan grande como si fuera la primera vez que me pusieron este mandato»

6 Nosreferimos aqui a Maria de la Visitacién (1551 - s. XVII), priora del convento de la Anunciada de Lisboa que llegd
a convencer de sus experiencias divinas a fray Luis de Granada, quien escribi6é su vida. Acab6 siendo examinada y
condenada porlaInquisicién,acusada de supercheria y simulacién. Fue uno de los casos mas renombrados y conocidos,
y por ende temidos, del periodo moderno, ya que antes de la condena logré tener el beneplacito del papa Gregorio XIII,
de todos sus confesores, de personas preparadas e instruidas, asi como del pueblo. Pese a que después de su condena fue
perdonada, sigui6 siendo repudiada en todo el mundo catélico y su caso permanecié en el imaginario colectivo como
algo a evitar (Fernandez Luzén (sf); Huerga Teruelo, 1959; Echaniz, 1995; Herpoel, 1998). Ursula Micaela sefiala como sus
dudas lellevaron a decirle a su confesor que comprobase que no fuese como esta monja de Portugal (Morata, 1999: 174).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

(Morata, 1999: 287), reconociendo que ya habia pasado por esa experiencia y, tal vez, su reac-

ci6én podia ser desmesurada. La comunicacién con Dios fue la que le hizo obedecer.

En las ocasiones que recibio el mandato, Ursula se mostro reacia, siendo necesaria la inter-
vencion de la superiora o la de Dios para eliminar las dificultades. Sin embargo, sus textos
no son breves y se ven asegurados por Dios, un recurso a la divinidad que también veiamos
en las autoras por vocaciéon. Ademas, también escribi6, dentro de su composicién autobio-
grafica, sobre otros temas que se alejaban de su propia experiencia vital. Concretamente,
los altimos cuadernos, del veintiuno al veintisiete”, se centraban en experiencias misticas
en las que Dios le habia mostrado el interior del principe Juan José de Austria y el estado de-
cadente de la Monarquia. Ursula Micaela aprovechaba asi su propia relacion autobiografica
para intervenir en ambitos de politica y gobierno, para opinar al respecto, si bien es cierto
que su confesor intervino en ellos, en esa preocupacién por el devenir del pais que Ursula
manifestaba®. En ellos se mostraba mas dubitativa respecto a su narracion, tal vez por el
propio contenido, centrado en cuestiones politicas referidas a la Corona y a la Iglesia cato6-
lica’. Sus expresiones de incapacidad y autodesprecio eran mucho mas frecuentes que en
su texto autobiografico: «digo lo que alcanza mi poca capacidad» (Morata, 1999: 346), «<yo no
sé decir mas, ni sé tampoco lo que me digo» (Morata, 1999: 347); «esto mismo no lo sé decir»
(Morata, 1999: 350).

Con todo, parece que esta religiosa ciertamente escribié por obediencia,lo que sugierela inter-
vencion de la priora ylas pausas en su produccion, asi como el hecho de que al final de su vida
no volviese a escribir. La amenaza inquisitorial, tal vez los intereses por la nueva fundacion,
pudieron serlas causas coyunturales quela llevaron a obedecer estos mandatos en varias oca-
siones, pero con reticencias: parando cuando no tenia obligacién de hacerlo y no aceptando
las sugerencias de volver a retomarlo salvo que se lo ordenase la obediencia, e incluso esto con
limitaciones y reservas, imponiendo su propio criterio. La obediencia no era total, no siendo
suficiente la debida a los confesores por el simple hecho de ser religiosa, sino que solo acept6

los mandatos de aquellos a los que tenia hecho un voto particular de obediencia.

7  Deextension variada. Algunos apenas seran una cuartilla en el manuscrito original, otros se asemejan mas a los
cuadernos dedicados a su vida.

8 Segtin el editor: «Insistia, D.José Sala en querer conocer el porvenir de Espafia y en solicitar oraciones por su alteza.
Tal vez su interés también influyé en el propio contenido de los escritos de Ursula Micaela. (Morata, 1999: 356 en nota).

9 Seghn las notas al pie del editor del texto: «<la monarquia estaba mal por el desgobierno imperante; con la
monarquia peligra la seguridad de apoyo a la Iglesia Cat6lica». (Morata, 1999: 358).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

—_

4

(6]



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

o

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

A través del ejemplo de Ursula Micaela Morata, podemos aproximarnos a aquellas autoras
que escribieron por genuina obediencia, atendiendo a sus producciones y a la forma de
expresar estos mandatos, sus dudas y resistencias. En cualquier caso, debemos ser cons-
cientes de las limitaciones derivadas de los filtros, cuando estos textos nos llegan a través
de terceros, o precisamente al ser elaborados en contextos en los que no existi6é una liber-
tad de expresion. No contamos con acceso directo a las palabras de las autoras, salvo que
se hayan conservado cartas intercambiadas con personas de confianza, lo que no siempre
tuvo lugar] O_A esto, cabria afiadir el uso de la retérica de la feminidad (Weber, 1990), con el
uso de la humildad propia que limita este acceso directo a los testimonios. Es por ello por lo
que creemos que atender al conjunto escrito, asi como al contexto y a los momentos vitales
en los que se produjo la escritura, puede ser de utilidad para analizar esta diversidad. En el
caso de Ursula Micaela, su reducida produccion, limitada al texto autobiografico, asi como
sus expresiones de rechazo y sus paréntesis en la produccién escrita, plantean la existencia

de autoras que efectivamente se sometieron a la obediencia a la hora de escribir.
RESISTENCIAYNEGATIVA:ANADEJESUS (1545-1621) YLOS LIMITES DELAOBEDIENCIA

Frente a aquellas que escribieron por obediencia, ya fuese por una aspiracién propia o tni-
camente para cumplir con el mandato, estarian las religiosas que no cedieron. Son, presu-
miblemente, las que menos podemos conocer porque no dejaron vestigios directos. Tal vez
se han conservado sus cartas u otro tipo de escritos, pero se negaron a escribir su vida o sus
experiencias misticas. Son el grupo mas dificil de estudiar, porque las alusiones a este rechazo
nos llegan por terceros que, o notifican esta negativa, o emprendieron la labor de biografiar a
estas mujeres que rechazaron tajantemente escribir sus autobiografias. Sin embargo, consti-
tuyen el conjunto mas interesante. Precisamente porque nos permiten valorar los limites de
la obediencia, las fronteras de la autoridad de los superiores sobre las monjas y la autonomia
de estas, el modo en que se hicieron valer y se situaron a si mismas y sus deseos por delante de

lo que teéricamente suponian los modelos de religiosidad femenina, sumisién y humildad.

Aunque existieron otros ej emplos] ! vamos a centrarnos en el caso de Ana de Jests (Lobera)

(1545-1621), precisamente por pertenecer a la generacién que ha sido considerada como

10 Como indicidbamos previamente, Teresa de Jesiis escribié una carta a su hermano el 17 de enero de 1577 en la que
expresaba su deseo de componer un texto mas extenso (Alabris Iglesias, Garcia Carcel, 2015: 59).

11 Catalina de San José, compafiera de Marcela de San Félix, se neg6 a escribir en todos los ambitos de su vida y fue
Marcela la que debi6 componer su biografia (Arenal, Schlau, 2010: 266-271).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

las «hijas de Teresa de Jestis» y las continuadoras de su reforma, de la mano con Maria de
San José Salazar y Ana de San Bartolomé (Lewandowska, 2019: 432). Desde nuestro punto de
vista, la escritura de Ana de Jesiis respondi6 a un animo laudatorio o a un afan por conser-
var la memoria de su orden: particip6 en las informaciones del proceso de Teresa de JesTs,
componiendo una breve relaciéon de su vida y virtudes; escribié sobre Catalina de Jests;
intercambi6 correspondencia con Teresa de Jests, con Beatriz de la Concepcion, con Jeréni-
mo Gracian, con Juan de la Cruz, Diego de Guevara, etc.'% compuso poesias (Pérez Gonzalez,
2020; Urkiza, 1997) y también una relacién sobre el proceso fundacional del convento de
San José de Granada (Serrano y Sanz, 1905: 544-545), que después se incluy6 en las Fundacio-
nes de Teresa de Jestis (Manero Sorolla, 1993: 121). Es decir, Ana de Jestis sabia como escribir
y expresarse, y lo hizo siguiendo con la tradicién propia carmelitana (Manero Sorolla, 1993:

123). Sin embargo, se nego a escribir su propia autobiografia.

Su Vida fue elaborada y publicada tras su muerte por fray Angel Manrique (1632), si bien sus
compafieras ya habian elaborado sus propios testimonios sobre la vida de esta fundadora,
siendo uno de los primeros el de Maria de la Encarnacion, compuesto a peticién de Beatriz
de la Concepcioén (Atienza, 2017a). En estos relatos, se destacaba la competencia de Ana de
Jestis como prelada, su capacidad resolutiva en situaciones complicadas y su firmeza a la
hora de defender las Constituciones Teresianas durante todo el conflicto que ha sido cono-
cido como el «asunto de las monjas» (Manero Sorolla, 2000; Atienza Lopez, 2015). El lideraz-
go y firmeza de Ana fueron cualidades destacadas y alabadas por sus compafieras, ya que
defendi6 la herencia teresiana y lo que consideraba que eran los derechos de las religiosas

(Atienza, 2015), pero se nego a escribir sobre si misma.

Creemos que la propia experiencia vital de Ana de Jestis pudo ser una de las razones por las
que no llegd a componer su propia autobiografia. Tal y como sefiala fray Angel Manrique en
su Vida, y como ha recuperado la bibliografia al respecto, algunos religiosos como Agustin
Antolinez, Alonso Curiel, Antonio Pérez, Diego de Corral... le recomendaban escribir (Manero
Sorolla, 1993:122), a lo que ella respondia «Escrita me vea yo en el libro de la vida, que otros
escritos no los apetezco» (Manrique, 1632: 356) y cuando le respondian que debia hacerlo
para alabar a Dios y los regalos que este le daba, insistia: «<Harto buena estuviera la gloria de
Dios, sillegara a necessitar de essas memorias: y en mi ignorancia fuera mas facil enganar-

me yo, que aprovechar con mis escritos a otros» (Manrique, 1632: 357).

12 Aunque muchas de ellas no se han conservado, se sabe de su existencia (Torres, 1995: 15-21).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

N

4



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

(e}

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

Estas respuestas se han achacado a su humildad, pero también han servido para plantear
la posibilidad de los limites de la obediencia, aunque sin ahondar en ello (Herpoel, 1998:
101-102). Segun fray Angel Manrique, la negativa de esta carmelita a escribir no solo fue
ante esos «consejos» que la animaban a tomar la pluma, sino que se extendian al contexto
de la confesion: «era de suerte lo q rehusava escribir, que aun a sus confessores, si lo podia
escusar, nunca les dava quenta por escrito» (Manrique, 1632: 357). Como vemos, no tenia el
mismo peso recibir un mandato que una sugerencia. Estariamos ante un espacio fronte-
rizo respecto a la obediencia debida y la que se estaba dispuesta a dar, situacioén similar a
la que atendiamos en cuanto a Ursula Micaela, que se neg6 a obedecer sin que existiese un

voto particular de obediencia de por medio.

Se ha afirmado que Ana de Jestis no fue una escritora ni por vocacién ni por obediencia
(Manero Sorolla, 1991), pero si escribié. Podriamos decir que no fue una escritora intimista,
ya que no hablé de su interior en sus composiciones, pero si realiz6 otras composiciones
como la citada crénica sobre la fundacién de Granada (Manero Sorolla, 1993: 124). Este fue
un relato breve y conciso que seguia la estructura marcada por los textos de Teresa de Jestis
en sus Fundaciones, pero de forma mas pragmatica en estilo y sin ahondar en su interior.
Narraba los hechos de forma concreta y precisa, omitiendo parte de las dificultades y de los
conflictos que surgieron] 3, Composicién similar sera la que realice desde Paris, comentan-
do el viaje y la fundacién en 1605 (Urkiza, 1997: 550; Manero Sorolla, 1993).

Con todo, Ana de Jestis, acept6 el mandato de la obediencia cuando esta suponia alabarala
orden y a la actividad fundadora: relatar los nuevos establecimientos ayudaria ala famay
honra del Carmen descalzo. Pero se neg6 a hacerlo cuando el mandato tenia que ver con ella
y sus experiencias espirituales. Aceptar o no escribir era, en Giltima instancia, una decision

de la protagonista y autora.

En cuanto a las razones detras de su rechazo a escribir su autobiografia o una relacién de

mercedes, podemos aventurar algunas hip6tesis. Por un lado, sabemos que Ana de Jestis fue

13 De todo el conjunto de cartas conservado de Teresa de Jesiis, la tinica carta que se conserva del intercambio
epistolar entre Teresa de Jestis y Ana de San José es la relativa a estos problemas, la carta mas «terrible», en palabras
de Pilar Manero Sorolla. Teresa recriminaba a Ana su desobediencia e imprudencia a la hora de decidir sobre la
fundacioén, esta fechada en el 30 de mayo de 1582 y, curiosamente, es una de las pocas conservadas por Ana de Jests.
En cualquier caso, este tipo de episodios tampoco son «dignos» de conservarse en lo que sera la memoria oficial dela
orden ydela fundacién,lo que explicaria la parquedad de detalles al respecto en la narracién de Ana (Manero Sorolla,
1993: 133-134).

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

una religiosa con un caracter fuerte que, segiin Maria de la Encarnacién acttio de forma
acorde a sus creencias y a su conciencia, defendiendo sus convicciones y asumiendo las
consecuencias (Atienza, 2017a: 106). Tal vez, fruto de este caracter no coincidia en determi-
nados aspectos con la coyuntura que le tocé vivir, rechazando en cierto sentido los requisi-
tos dela escritura femenina en cuanto alaretérica dela feminidad. Aunque en sus croénicas
apelaba a la captatio benevolentiae y a la humildad (Manero Sorolla, 1993: 126), justificando
el acto de escritura con la obediencia, son situaciones en las que no tenia que hablar de si
misma, sino de hechos. Algunos trabajos han propuesto que Ana no consideraba a su fun-
dadora, Teresa de Jestis, un modelo de escritora (Lewandowska, 2019: 263) y dados los rasgos
de sus propias producciones, parece adecuado considerarlo asi. El modelo de la retérica de

la feminidad no casaba con ella y, aparentemente, se neg6 a reiterarlo.

Otro aspecto tiene que ver con el propio concepto que su propia orden tenia de ella. Su de-
fensa de las Constituciones Teresianas durante los afios que duré el «<asunto de las monjas»,
la apelacién a Roma para conseguir la confirmacioén de las reglas, etc., contribuyeron a crear
sobre ella una imagen de «monja rebelde» (Atienza, 2015: 232), que no es sino una muestra
de su perseverancia y el rechazo de las jerarquias masculinas a esta actuacién indepen-
diente y auténoma por parte de mujeres. Ana ya habia dado muestras de su determinaciéon
en vida de Teresa de Jestis, cuando particip6 costeando el viaje a Roma de dos frailes para
negociar, en 1579, la separacién de Carmen calzado y descalzo (Atienza, 2015: 234-235). Ana
volvi6 a manifestar su independencia en sus procesos fundacionales. En el granadino, se
estableci6 como prioray tomo medidas que la llevaron a ser acusada de desobediente por la
propia Teresa (Lewandowska, 2019: 263; Manero Sorolla, 1993: 134). A esto cabria sumar que,
en sus fundaciones francesas y flamencas, Ana se valié de las Constituciones Teresianas de
1567 y no de las aceptadas por la orden en el capitulo de Alcala de 1581, las cuales se man-

tendrian hasta después de su muerte, no sin conflictos por ello (Moriones, 2015: 390-391).

Todos estos episodios no nos hacen sino pensar que Ana de Jests fue, efectivamente, vista
como una figura problematica en el seno de su orden. Presumiblemente, ella misma fue
consciente de esta imagen que, especialmente parte de las jerarquias masculinas, tenian
sobre ella. Aunque era vista como una mujer también afable, amable y virtuosa (Puerto de
Jestis, 2004: 274), todas estas caracteristicas no estaban refiidas con su capacidad de actua-
cién y suanimo para intervenir en lo que considerase propio, lo que le pudo generar ciertas
tensiones con las autoridades. Esto nos invita a pensar que, ademas de tal vez no coincidir

con el modelo teresiano de escritura femenina, no quiso generar mas polémicas narrando

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

—_

4

O



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

(@]

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

su vida y estos episodios desde su punto de vista, o lo que ocurria en su camino espiritual

que podia justificar sus acciones.

Asi, todo lo expuesto permite plantear que Ana de Jestis se negd6 a escribir su autobiografia
por si misma. Ya fuese por evitar mas conflictos o porque sus aspiraciones personales no
coincidian con el tipo de modelo que debia constituirse, el caso es que no obedeci6 o no
atendio a las peticiones de diversos religiosos. Independientemente de los motivos, su caso
es de gran interés porque nos muestra los limites que existieron en la obediencia y en la

escritura por mandato.

Ana deJesiis se negd y no cedi6,lo que en la construccién de su biografia posterior se justifi-
c6 en base a su humildad, sin criticar su «desobediencia» a este respecto. En cualquier caso,
hay que considerar que la imagen que se transmitioé de ella fue la formulada por sus com-
pafieras en textos y obras posteriores en el contexto de un proceso de beatificacion, lo que
animaba a un discurso mas estereotipado y lleno de virtudes (Atienza, 2015y 2017b). En esta
linea, la humildad justificaba su rechazo a la escritura, su falta de vocacién al respecto, al
menos en lo que se referia a hablar de si misma. Su negativa marcaba la existencia de unos
limites claros en la sujecién y dependencia femenina. En lo que respecta a la escritura por
mandato, tanto el de Ana de Jestis como otros casos (Arenal, Schlau, 2010: 266-271) parecen
claros a la hora de proponer un limite, un coto a la obediencia, que no se daba siempre ni
de forma ciega. Se establecia asi una frontera a los mandatos, que nos da pie a considerar
que aquellas que si escribieron, efectivamente lo hicieron porque una parte de si mismas

asilo quiso.
REFLEXIONES FINALES

Algunos trabajos han sefialado como la escritura que se daba desde los conventos femeni-
nos siempre estaba controlada y supervisada por las jerarquias masculinas (Baranda Letu-
rio, Marin Pina, 2014: 11). No negamos la veracidad de esta afirmacién, pero si creemos que
puede puntualizase y matizarse, planteando que se pretendia y buscaba que esta escritura
estuviese siempre controlada por los religiosos hombres. Era una aspiracién, pero, como
vemos no una realidad. En Gltima instancia algunas de estas mujeres pudieron decidir o

influir en sus mandatarios acerca de si escribir o no.

Como hemos visto existioé vocacién, pero también se dieron resistencias e incluso negati-
vas. Todas estas realidades coexistieron y es algo a considerar a la hora de estudiar la escri-

tura por mandato: los casos que se engloban bajo esta denominacién son una parte de esta

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

realidad, pero no muestran todas las facetas de unas dinamicas que se incluyeron, en su

gran mayoria, en el seno de las relaciones espirituales entre confesores y monjas.

Las circunstancias particulares de cada religiosa pudieron ser un factor determinante: su
posicion en la jerarquia claustral pudo generar un mayor nimero de presiones para empe-
zar a escribir, para aceptar el mandato, pero también para cesar en esta actividad. Algunas
de ellas actuaron con independencia y autonomia, atendiendo o no a estas limitaciones.
También existi6 diversidad a la hora de expresar estas realidades. Hubo religiosas que re-
lataron la forma en la que aceptaron esos mandatos de sus confesores o, al contrario, se
resistieron a ellos, mientras que otras no narran como se produjeron estas conversaciones
ni como fueron sus reacciones, indicando simplemente que su producciéon respondia a la
decision de su superior. Esta realidad puede dificultar, aunque no llega a impedir, aproxi-

marnos precisamente a sus opiniones y formas de actuar al respecto.

Cecilia del Nacimiento, Ursula Micaela Morata y Ana de Jestis (Lobera) representan, cada una
de ellas, tres formas muy diferentes de responder y de abordar la escritura por mandato,
pero no fueron las tinicas. Existieron realidades muy dispares entre unas y otras, asi como
también pudieron darse momentos diferentes en sus propias experiencias: momentos de
mas o menos simpatia hacia la escritura que evolucionaron en el tiempo. Pero a través de
sus casos particulares si podemos plantear que existieron limites y reacciones diferentes,
también a la hora de enfrentarse a la obediencia, que no fue total. Por tanto, el mandato
tuvo sus limites y podria decirse que la escritura que se enmarcoé en esta orden y que ha sido
calificada como tal, no siempre respondio a estos parametros. Hubo aspiraciones y deseos,
toda una escala de reacciones diferentes, en las que estas mujeres también pudieron expre-

sarse a través de recursos variados.

BIBLIOGRAFiA

ALABRUS IGLESIAS, Rosa Maria y GARCIA CARCEL, Ricardo (2015): Teresa de Jesiis. La construc-
cion de la santidad femenina, Madrid, Catedra.

ALONSO MEDEL, Rocio (2023): «El hacer poético en el Carmelo vallisoletano: la obra poéti-
ca de Cecilia del Nacimiento (1570-1646)» en Carlos Mata Indurdin, Ariel Nafiez Septulveda,
Miren Usunariz Iribertegui, (coord.), «<Multum legendum». Actas del XII Congreso Internacional
Jovenes Investigadores Siglo de Oro (JISO 2022), Pamplona, Universidad de Navarra, pp. 15-32.

AMELANG, James (2005): «cAutobiografias femeninas» en Isabel Morant (dir.), Historia de las
mujeres en Espafia y América Latina. Vol. II. El mundo moderno, Madrid, Catedra, pp. 155-168.

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

—_

51



REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

N

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

Arenal, Electa, Schlau, Stacey (2010): Untold Sisters: Hispanic Nuns in Their Own Works, Mexico,
University of New Mexico Press.

ATIENZA LOPEZ, Angela (2015): «'Nosotras, ellos, nuestra orden”. Una revision en torno a los
tiempos fronterizos en el Carmen Descalzo, c. 1585-1596» en José Luis Betran, Bernat Her-
nandez, y Doris Moreno, (eds), Identidades y fronteras culturales en el mundo ibérico en la Edad
Moderna, Bellaterra, Universidad Auténoma de Barcelona, pp. 229-242.

ATIENZA LOPEZ, Angela (2017a): «Los primeros relatos biograficos de Ana de Jests: los escri-
tos y testimonios de sus compafieras» en Elisabetta Marchetti (ed.), Attraveso il tempo. Teresa
di Gesu: la parola, il modelo, I'ereditd, Ravenna, Longo Editore, pp. 98-100.

ATIENZA LOPEZ, Angela (2017b): «La intervencion femenina sobre la escritura masculina»,
Dimensioni e problemi della ricerca storica, 2, pp. 65-96.

BARANDA LETURIO, Nieves (2011): «<Fundacién y memoria en las capuchinas espafiolas de la
Edad Moderna» en Gabriella Zarri, Nieves Baranda Leturio (coord.), Memoria e comunitd fem-
minili. Spagna e Italia, secc. XV-XVII, Florencia, Firenze University Press, pp. 180-182.

BARANDA LETURIO, Nieves y MARIN PINA, M2 Carmen (2014): «El universo de la escritura
conventual femenina: deslindes y perspectivas», en Nieves Baranda Leturio, M2 Carmen Ma-
rin Pina (coord.), Letras en la celda: Cultura escrita de los conventos femeninos en la Espafia mo-
derna, Madrid, Iberoamericana-Vervuert, pp. 11-46.

BARBEITO CARNEIRO, Maria Isabel (2007): Mujeres y literatura del siglo de oro (espacios profa-
nosy espacios conventuales), Madrid, Safekat.

BORREGO GUTIERREZ, Esther (2020): «Un manuscrito perdido (1601-1602) y dos Relaciones de
mercedes (1629, 1633) de Cecilia de Nacimiento: la autobiografia mistica sobre el modelo te-
resiano» en Francisco Dominguez Matito, Juan Manuel Escudero Baztan, Rebeca Lazaro Niso,
(coord.), Mujery sociedad en la literatura del Siglo de Oro, Madrid, Iberoamericana, pp. 31-49.

CASTILLO GOMEZ, Antonio (2008): «Dios, el confesor y la monja. La autobiografia espiritual
femenina en la Espafia de los siglos XVI y XVII» Syntagma: Revista del Instituto de Historia del
Libroyde la Lectura, 2, pp. 59-76.

CORTES SEMPERE, M2 Carmen (2014): «La fundacién de las clarisas capuchinas en Alicante. La
Madre Ursula Micaela Morata», en Manuel Peldez del Rosal (dir.), Las Clarisas, ocho siglos de vida
religiosa y cultural, Cébrdoba, Asociacion Hispanica de Estudios Franciscanos, pp. 153-166.

DIAZ CERON, José Maria (1970): «La vida mistica en la M. Cecilia del Nacimiento, OCD (1570-
1646)», Misceldnea Comillas: Revista de Ciencias Humanasy Sociales, 28/54, p. 247-332.

DIAZ, Ménica (2007): «Biografias y hagiografias: la diferente perspectiva de los géneros» en
Beatriz Mariscal Hay y Maria Teresa Miaja de la Pefia (coord.), Las dos orillas: actas del XV Con-
greso de la Asociaciéon Internacional de Hispanistas. Monterrey, México, del 19 al 24 de julio de
2004.Vol. 3, México, Fondo de Cultura Econémica, pp. 535-546.

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]



MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

DOBNER, Cristiana (OCD) (2011): «Cecilia del Nacimiento ‘mucho mas que mujer’», Monte
Carmelo, 119/1, pp. 55-86.

ECHANIZ SANS, Maria (1995): «El cuerpo femenino como encarnacién de Cristo: Maria de la
Visitacién, la monja de Lisboa (s. XVI)», Duoda: Revista d'estudis feministes, 9, pp. 27-45.

FERNANDEZ FRONTELA, Luis Javier (2013): «Cecilia del Nacimiento, monja carmelita descal-
za y escritora», Revista de Espiritualidad, 72, pp. 159-192.

FERNANDEZ LUZON, Antonio (sf): «<Maria Lobo de Meneses», en Real Academia de la Histo-
ria, Diccionario Biogrdfico electronico (en red, https://dbe.rah.es/biografias/45319/maria-lo-
bo-de-meneses) (Consultado el 24/04/2024).

FERRUS ANTON, Beatriz (2004): Discursos cautivos: convento, vida, escritura, Valencia, Univer-
sidad de valencia.

GUTIERREZ NUNEZ, Francisco Javier (2012): «Patronazgo, mecenazgo y fundacién del con-
vento de Jestis, Maria y José, de Aracena (Huelva): 1657-1674» en Gerhard Illi (coord.), Actas
XXV Jornadas del Patrimonio de la Comarca de la Sierra, Castafio del Robledo (Huelva), Huelva,
Diputacién provincial de Huelva, pp. 423-448

HALICZER, Stephen (2002): Between Exaltation and Infamy. Female Mystics in the Golden Age of
Spain, Oxford, Oxford University Press.

HERPOEL, Sonja (1998): «“Al fin soi muger”. Mujeres vistas por si mismas» en Maria Cruz Gar-
cia de Enterria y Alicia Cordén Mesa (ed. lit.), Actas del IV Congreso Internacional de la Aso-
ciacion Internacional Siglo de Oro, Alcala de Henares, Universidad de Alcala de Henares, pp.
799-806.

HERPOEL, Sonja (1999), A la zaga de Santa Teresa: Autobiografias por mandato. Amsterdam-At-
lanta, Rodopi.

HUERGA TERUELO, Alvaro (OP) (1959): «La vida seudomistica y el proceso inquisitorial de sor
Maria de la Visitaciéon «La monja de Lisboa»», Hispania Sacra, 12, pp. 35-130.

IRIARTE, Lazaro (1982): «La beata Maria Angela Astorch, escritora mistica (1592-1665)», EStu-
dios franciscanos, 83, pp. 253-275.

JIMENEZ SAENZ DE TEJADA, Marta (2023): «La Madre Ana Felipa de los Angeles: una Vida mar-
cada por los confesores», en Héctor Linares Gonzalez y Daniel Ochoa Rudi (eds.), En el paraiso
de los altares. Elites eclesidsticas, poder, mediacion, y mecenazgo en el mundo ibérico moderno,
siglos XVI-XVIII, Madrid, Doce Calles, pp. 451-468.

LAVRIN, Asuncién y LORETO LOPEZ, Rosalva (2002): Monjas y beatas: la escritura femenina en la
espiritualidad barroca novohispana: siglos XVII y XVIII, Puebla-Ciudad de México, Universidad
de las Américas y Archivo General de la Nacion.

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

—_

5

w


https://dbe.rah.es/biografias/45319/maria-lobo-de-meneses
https://dbe.rah.es/biografias/45319/maria-lobo-de-meneses

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

~

VOCACIONES Y RESISTENCIAS: RESPUESTAS A LA ESCRITURA POR MANDATO
EN LOS CLAUSTROS FEMENINOS (SS. XVI-XVI)

LEWANDOWSKA, Julia (2019): Escritoras monjas: autoridad y autoria en la escritura conventual
femenina de los Siglos de Oro, Madrid, Iberoamericana Vervuert.

MALENA, Adelisa (2012): «<Ego-documents or ‘Plural Compositions? Reflections on Women's
Obedient Scriptures in the Early Modern Catholic World», Journal of Early Modern Studies, 1,
PpP. 97-113.

MANERO SOROLLA, Maria Pilar (1991): «<Ana de Jes(is vista por Henri Bremond: un caso de
comprensible incomprensién», Scriptura, 6-7, pp. 25-40.

MANERO SOROLLA, Maria Pilar (1993): «<Ana de Jesuis: cronista de la fundacién del Carmen de
Granadan, Villegas, Juan (coord.), Filologia, 1/2, pp. 121-147.

MANERO SOROLLA, Maria Pilar (2000): «Ana de Jesus y las biografias del Carmen Descalzo»,
en Florencio Sevilla Arroyo, Carlos Alvar Ezquerra (coord.), Actas del XIII Congreso de la Asocia-
cién Internacional de Hispanistas: Madrid 6-11 de julio de 1998, Barcelona, Castalia, pp. 145-153.

MANRIQUE, Angel (OCist) (1632): La venerable madre Ana de Jestis, discipula y compariera de la
S.M. Madre Teresa de Jestis, y principal aumento de su orden, Fundadora de Francia y Flandes, Bru-
selas, Lucas de Meerbeeck.

MARCHANT RIVERA, Alicia (2018): La cultura escrita de la clausura espafiola, Comares, Granada.

MORATA, Ursula Micaela (OSCCap) (1999): Memorias de una monja del siglo XVII. Autobiografia
de la madre Ursula Micaela Morata, Capuchina (1628-1703), Alicante, Hermanas Clarisas Capu-
chinas de Alicante.

MORIONES, Ildefonso (OCD) (2015): «La santa libertad en el magisterio teresiano», Scripta
Theologica, 47, pp. 377-396.

PENA GONZALEZ, Miguel Anxo (OFMCap): «<Beata Maria Angela Astorch», en Real Academia
de la Historia, Diccionario Biogrdfico electronico (en red, https://dbe.rah.es/biografias/17483/
beata-maria-angela-astorch) (Consultado el 24/04/2024)

PEREZ GONZALEZ, Maria José (2020): «“Lo que nos queremos”: carta de Ana de Jests a Beatriz
de la Concepcion», Revista de espiritualidad, 79, pp. 503-524.

PEREDA ESPESO, Felipe (2018): «Vox Populi: Carnal Blood, Spiritual Milk, and the Debate Su-
rrounding the Immaculate Conception, ca. 1600», Medieval Encounter, 24, pp. 286-334.

POUTRIN, Isabelle (1995): Le voile et la plume. Autobiographie et sainteté féminine dans I'Espag-
ne modern, Madrid, Casa de Velazquez.

PUERTO DE JESUS, Maria del (OCD) (2004): «<Ana de Jesus, profeta de ayer y hoy», Revista de Es-
piritualidad, 251-252, pp. 251-299.

RHODES, Elizabeth (2007): «Gender in the night: Juan de la Cruz and Cecilia del Nacimiento»,
Caliope, 13/2, pp. 39-61.

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]


https://dbe.rah.es/biografias/17483/beata-maria-angela-astorch
https://dbe.rah.es/biografias/17483/beata-maria-angela-astorch

MARTA JIMENEZ SAENZ DE TEJADA

RODES LLORET, Fernando (coord.) (2014): Sor Ursula Micaela Morata: vida y muerte (estudio
biogrdficoy antropoldgico-forense), Alicante, Universidad de Alicante.

SAN JERONIMO, Manuel de (OCD) (1710): Reforma de los Descalzos de Nuestra Sefiora del Carmen
de la Primitiva Observancia, hecha por Santa Teresa de Jesuis en la antiquisima Religion fundada
por el gran Profeta Elias, Tomo VI, Imp. Gerénimo de Estrada, Madrid.

SERRANO Y SANZ, Manuel (1905): Apuntes para una biblioteca de escritoras espafiolas desde el
afio 1401 al 1833. Vol. II, Madrid, Revista de Archivos, bibliotecas y museos.

TORRES, Concepcién (1995): Ana de Jests. Cartas (1590-1621). Religiosidad y vida cotidiana en la
clausura femenina del Siglo de Oro, Salamanca, Universidad de Salamanca.

URKIZA, Julen (1997): «Escritos y documentos de Ana de Jestis» en Monte carmelo, 105, pp.
549-557.

VAZQUEZ, José Andrés (1944): «La venerable Madre Trinidad. Una mistica serrana», Archivo
hispalense: Revista histoérica, literaria y artistica, I11/5, pp. 223-253

WEBER, Alison (1990): Teresa de Avila and the Rhetoric of Femenity, New Jersey, Princeton Uni-
versity Press.

ZARRI, Gabriella (2014): «La scrittura monastica», en Nieves Baranda y Maria Carmen Marin
Pina (coord.), Letras en la celda. Cultura escrita de los conventos femeninos en la Espafia moderna,
Madrid, Iberoamericana Vervuert, pp. 49-64.

BIBLID [2445-267X (2025), 37, 135-155]

REVISTA DEL DEPARTAMENTO DE HISTORIA MODERNA,

CONTEMPORANEA, DE AMERICA Y DEL ARTE

—_

5

(€]



	_Hlk211678389
	_Hlk206067984
	_Hlk194660056
	_Hlk194660093
	_Hlk194659918
	_Hlk214294783
	_Hlk194660200
	_Hlk194660646
	_Hlk194660999
	_Hlk194660954
	_Hlk194661203
	_Hlk103162290
	_Hlk194661483
	_Hlk194661540
	_Hlk181351745
	_Hlk194662091
	_Hlk194662187
	_Hlk113304963
	_Hlk194662685
	_Hlk181358219
	_Hlk194663173
	_Hlk181372594
	_Hlk181373624
	_Hlk181370549
	_Hlk181371085
	_Hlk194664134
	_Hlk194664243
	_Hlk194664283
	_Hlk194664433
	_Hlk194667843
	_Hlk194667921
	_Hlk214296822
	_Hlk214294783
	_Hlk211538398
	_heading=h.vt4j6vz6eufy
	_heading=h.lu1p5xcp9v9c
	_heading=h.ww8ylwa31bmb
	_heading=h.ovgupijr7ft0
	_heading=h.ncfdutftwv45
	_heading=h.sskl2dp48piz
	_Hlk199189388
	_Hlk195214297
	_heading=h.chfg51q6d0ci
	_heading=h.8negs599x4jv
	_heading=h.8negs599x4jv
	_heading=h.p660ewisbgyd
	_Hlk178264773
	_Hlk193403453
	_Hlk193405632
	La práctica legal castellana para salir de la patria potestad durante la Edad Moderna. La emancipación voluntaria acordada
	Jesús Manuel González Beltrán
	La emancipación. Lógicas sociales y usos familiares en la Cataluña moderna

	Mariela Fargas Peñarrocha
	La emancipación juvenil como proceso relacional: dependencia, tutela y conflicto en la España centro-meridional del antiguo régimen. El caso de Miguel López Sotos (1815-1818)

	Carlos Vega Gómez
	Malos tratos y matrimonios rotos: otro modo de emancipación en el Reino de Aragón a finales de la Edad Moderna

	Nuria Lon Roca
	Francisco José Alfaro Pérez
	La forja de un linaje: estrategias comunicativas y redes sociales en la fabricación de la identidad nobiliaria de los Bernuy

	Jesús Suárez Arévalo
	La residencia sevillana de los Alcázar, señores de la villa de Palma del Condado

	Carmen Vallecillo López
	Vocaciones y resistencias: respuestas a la escritura por mandato en los claustros femeninos (ss. XVI-XVII)

	Marta Jiménez Sáenz de Tejada
	Actividad empresarial y su impacto en la producción escultórica en la baja Andalucía del siglo XVII: un estudio comparativo entre Jacinto Pimentel y Alfonso Martínez

	Francisco José Martín López
	Poder sobre ruedas: coches y carrozas de la nobleza en el Madrid de Felipe III y Felipe IV (1600-1650)

	José Manuel Ortega Jiménez
	Breve estudio histórico del convento mercedario descalzo de Arcos de la Frontera y de su titular Nuestra Señora de las Nieves

	Ángel Martín Roldán
	María Teresa Ruiz Barrera1
	Alberto Lista y la Gaceta de Bayona. La querencia moral de un liberal desencantado

	Manuel Carbajosa Aguilera
	Armiño y seda. Dos reinas unidas por un manto real: Isabel II y Victoria Eugenia de Battenberg

	María Barrigón
	Pilar Benito García
	De Gibraltar a Granada. La llegada del primitivo teatro Alhambra, un nuevo espacio escénico para el género chico zarzuelístico en Granada

	José Luis de la Torre Castellano 
	Cámara en mano: bitácora fotográfica de un agente viajero fronterizo entre siglos, de Parral, Chihuahua, a El Paso, Texas

	Jorge Meléndez Fernández
	Paola Juárez Méndez
	Los patios del Hospital de Mujeres de Cádiz: aspectos constructivos y restauración

	Antonio Rafael Sánchez Casas
	Los hogares de los mares. La familia en la España marítima, siglos XVI-XIX
	Raúl Ruiz Álvarez
	La mujer y los universos femeninos en las fuentes documentales de la Edad Moderna

	Juan María González de la Rosa
	Atlas histórico de los itinerarios festivos en las ciudades de Andalucía durante la Edad Moderna
	Francisco Ollero Lobato (director), Zara Ruíz Romero y Victoria Sánchez Mellado (coordinadoras)

	 FÁTIMA CALDERÓN VICENTE
	Artesanos. Una historia social en España (siglos XVI-XIX)
	Francisco Hidalgo Fernández y José Antolín Nieto Sánchez (coordinadores)

	Álvaro Sánchez López de Vinuesa
	El otro ultramar. Crónica de un Jesuita en China. Relación del padre Adriano de las Cortes del viaje naufragio en Chaucheo de la Gran China
	José Luis Caño Ortigosa and Fabio Yuchung Lee (editores)

	Vicente Pajuelo Moreno
	Saber de «Las Castillas». Dos décadas de investigación con el catastro de ensenada y otras fuentes textuales
	María Soledad Gómez Navarro

	Francisco Luis Rico Callado
	Imágenes y representaciones de los vinos del marco de Jerez
	Alberto Ramos Santana y José Marchena Domínguez (editores)

	Elena Merino Rivera
	«Terra incognita». Una historia de la ignorancia (siglos XVIII-XIX)
	Alain Corbin

	Francisco Miguel Martín Blázquez
	«Ese vento que vai sóbor da terra». A vida desmedida de Basilio Álvarez
	Miguel Cabo Villaverde

	Xosé Ramón Veiga
	Argentina y Gran Bretaña: 200 años de historia (1825-2025)
	Paula Seiguer y Alina Silveira (editoras)

	Adolfo Hamer-Flores
	Informe estadístico del proceso editorial JULIO 2024-NOVIEMBRE 2025



